ISSN : 0000-0000 | E-ISSN:0000-0000 | LINK: https/mqtbijournal.mqtebuireng.co/index.php/matbi/index

MQTBI : JURNAL
AL-QUR AN DAN HADIS

Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng 1 p o

PEMANFAATAN ARTIFICIAL INTELLIGENCI DALAM
BELAJAR AL QUR’AN: Studi Pada Aplikasi Ngaji.ai

Informasi Artikel

M Ubaidilah?, Rifaldi Z2
bedgaleri @gmail.com

Abstract

Diajukan: 12-12-2024
Diterima: 12-24-2024
Diterbitkan: 01-01-2025

Editorial Office :

The intersection of Islam with the digital world has opened up new
opportunities in expanding the broadcast area from the real
dimension to the virtual dimension. This process allows Muslims to
communicate without geographical boundaries, including in terms
of disseminating Al-Qur'an knowledge in digital space. This
research focuses on the Ngaji.ai application, an innovation in
learning the Koran based on Artificial Intelligence (Al). Through
this study, at least the author mapped out the big question, namely;
How does the Ngaji.ai application teach the Koran based on an
artificial intelligence application? What are the implications of the
Ngaji.ai application for users' ability to read the Koran? The
methodology used is qualitative, with data collection through
interviews, observation and application content analysis. User
satisfaction or response data is obtained by distributing
questionnaires which are then processed descriptively and analyzing
the implications for the user's reading ability. The research results
show that Ngaji.ai has a positive impact on the Koran learning
process, increasing users' motivation and ability to read the Koran
with the help of the innovative features provided. The Ngaji.ai
application utilizes Artificial Intelligence (AI) technology to teach
the Koran, with a reading correction feature that provides real-time
feedback. Designed to enrich the learning experience, this application
offers learning that is interactive, personalized, and can be adapted
to individual learning pace. The advancement of Al in this
application not only facilitates basic learning of the Qur'an but also
improves the user's Qur'an reading ability, enabling effective
learning anytime and anywhere

Keyword: Utilization of the Qur'an; Artificial Intelligence;
Ngaji.ai

Copyright C 2025 MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Bisnis Hadis. All rights reserved

MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Hadis
Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng Jombang



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025
Abstrak

Persinggungan Islam dengan dunia digital telah membuka peluang baru dalam
perluasan kawasan syiar dari dimensi nyata ke dimensi maya. Proses ini
memungkinkan umat Islam untuk berkomunikasi tanpa batas geografis, termasuk
dalam hal penyebaran keilmuan al-Qur’an dalam ruang digital. Penelitian ini berfokus
pada aplikasi Ngaji.ai, sebuah inovasi dalam pembelajaran Al-Qur'an berbasis Artificial
Intelligence (Al). Melalui studi ini, setidaknya penulis memetakan pertanyaan besarnya
yaitu; Bagaimana aplikasi Ngaji.ai aplikasi Ngaji.ai mengajarkan al-Qur’an dengan
basis aplikasi artificial intelligence? Bagaimana implikasi aplikasi Ngaji.ai terhadap
kemampuan pengguna dalam membaca al-Qur’an? Metodologi yang digunakan adalah
kualitatif, dengan pengumpulan data melalui wawancara, observasi, dan analisis konten
aplikasi. Data kepuasan atau respon pengguna diperoleh dengan penyebaran angket
yang kemudian diolah secara deskriptif dan menganalisis tentang impilikasinya
terhadap kemampuan baca pengguna. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ngaji.ai
memberikan dampak positif dalam proses belajar mengaji, meningkatkan motivasi dan
kemampuan membaca Al-Qur'an penggunanya dengan bantuan fitur-fitur inovatif yang
disediakan. Aplikasi Ngaji.ai memanfaatkan teknologi Artificial Intelligence (Al) untuk
mengajar Al-Qur'an, dengan fitur koreksi bacaan yang memberikan feedback real-time.
Didesain untuk memperkaya pengalaman belajar, aplikasi ini menawarkan
pembelajaran yang interaktif, personal, dan dapat disesuaikan dengan kecepatan belajar
individu. Kemajuan Al dalam aplikasi ini tidak hanya memfasilitasi pembelajaran dasar
Al-Qur'an tetapi juga meningkatkan kemampuan membaca Al-Qur'an penggunanya,
memungkinkan pembelajaran yang efektif kapan saja dan di mana saja.

Kata Kunci: Pemanfaatan Al-Qur’an; Artificial Intellligence; Ngaji.ai

permasalahan atas hadirnya al-Qur’an
dalam bentuk digital.?

Dalam konteks penyajian konten
keislaman yang awalnya disajikan
dalam bentuk klasik, al-Qur’an yang
disajikan dalam bentuk digital telah
dinikmati dalam kehidupan sehari-hari,
bahkan bukan hal asing lagi bagi
masyarakat islam masa kini. Hal ini
dibuktikan dengan banyaknya
digitalisasi al-Qur’an dalam berbagai
bentuk, misalnya dalam bentuk buku

PENDAHULUAN

Al-Qur’an Digital merupakan
produk atas perkembangan teknologi
yang berkembang pesat seiring dengan
perkembangan  ilmu  pengetahuan
manusia. Perkembangan teknologi yang
terdapat pada al-Qur’an digital, disadari
atau tidak telah berimplikasi pada
budaya dan pola hidup masyarakat masa
kini.! Persinggungan Islam dengan
dunia digital telah membuka peluang
baru dalam perluasan kawasan syiar
dari dimensi nyata ke dimensi maya.
Proses ini memungkinkan umat Islam
untuk  berkomunikasi tanpa Dbatas
geografis,  termasuk  dalam  hal
penyebaran keilmuan al-Qur’an dalam
ruang digital. Meskipun demikian,
terjadi  beberapa  tantangan  dan

2 Lihat Aam Abdussalam dan Muhamad Parhan,
“Al-Quran Digital Vs Al-Quran Cetak:
Menjelajahi Perspektif Mahasiswa Terhadap
Pemanfaatannya Dalam Dimensi Globalisasi” 7,
no. 1 (2021); Lihat juga Syarif Hidayat, “Al-
Qur’an Digital (Ragam, Permasalahan dan Masa
Depan),” Mukaddimah: Jurnal Studi Islam 1,

no. 1 (2016),
https://doi.org/10.14421/mjsi.11.1333; Lihat
! M. Baihaqi Fadhlil Wafi, Nuzula Ilhami, dan juga Abdul Majit dan Miski Miski,

Taufiqurohman Taufiqurohman, “Transformasi
Perilaku  Beragama  Masyarakat Muslim

“Pembelajaran  al-Qur’an  Secara Digital:
Pergeseran Sistem Isnad dan Peneguhan

Kontemporer: Fenomena Al-Qur’an Di Era Otoritas Baru,” Jurnal SMART  (Studi

Digital,” IN RIGHT: Jurnal Agama dan Hak
Azazi Manusia 11, no. 1 (28 Januari 2022): 39,
https://doi.org/10.14421/inright.v11i1.2503.

Masyarakat, Religi, dan Tradisi) 9, no. 1 (30
Juni 2023): 133-46,
https://doi.org/10.18784/smart.v9il1.1795.



Judul Penelitian
Semua nama lengkap penulis

digital  (e-book)’,  bentuk  situs
online/web*, maupun dalam bentuk
aplikasi.> Dengan adanya ragam
digitalisasi yang diterapkan kepada al-
Qur’an maka secara praktis al-Qur’an
bisa dinikmati oleh kaum millennial
secara luas.

Berdasar pada fakta literatur yang
ada sebelumya, sejauh ini penulis
menemukan kajian yang secara spesifik
tentang isu di atas. Selanjutnya, penulis
mencoba memetakannya dalam 3 tema
besar: pertama, fokus pada kajian
Digitalisasi al-Qur’an yang mencakup
banyak aspek misalnya fokus pada
penyelidikan  perbedaan  fitur-fitur
dalam aplikasi Al-Qur'an digital yang
dikembangkan oleh dua lembaga
berbeda, yang ditulis oleh Ahmad Yani
dkk; aspek pengaruh al-Qur’an digital
bagi masyarakat oleh M. Baihagqi
Fadhlil Wafi, Nuzula Ilhami dan
Taufiqurohman; aspek perbandingan al-
Qur’an digital dan al-Qur’an cetak dari
sudut pandang mahasiswa oleh Aam
Abdussalam, Mohammad Rindu Fajar
Islamy dan Muhamad Parhan.® Kedua,

3 Anugrah Bagus Wijaya dan Ridana Dimas
Tunggal Prakoso, “Keefektifan Aplikasi Buku
Digital Cara Cepat Belajar Membaca Al-
Quran,” CITISEEE, 2017.

4 Beberapa contoh terkait al-Qur’an dalam
bentuk web dapat dilihat melalui Hidayat, “Al-
Qur’an Digital (Ragam, Permasalahan dan Masa
Depan).”

SLihat Cut Syarifa Alia, Sekar Nawang Sukma,
dan Rizza Indah Mega  Mandasari,
“FUNRECITE: APLIKASI BELAJAR
MENGAJI AL-QUR’AN UNTUK ANAK
BERBASIS AUGMENTED REALITY” 7, no.
5(2021); Iman Nurul Fadli dan Usep Mohamad
Ishaq, “Aplikasi Pengenalan Huruf dan
Makharijul Huruf Hijaiyah Dengan Augmented
Reality Berbasis Android,” Komputika : Jurnal
Sistem Komputer 8, no. 2 (31 Oktober 2019):
73-79,
https://doi.org/10.34010/komputika.v8i2.2186;
Ahmad Yani dkk., “Studi Perbandingan Fitur-
Fitur  Aplikasi Al-Quran Digital Karya
Greentech Apps Foundation dan Aplikasi Al-
Quran Muslim Media untuk Mengetahui
Perbedaan Kedua Fitur aplikasi,” Jurnal Riset
Agama 1, no. 3 (15 Desember 2021): 132-56,
https://doi.org/10.15575/jra.v1i3.15089.

® Yani dkk., “Studi Perbandingan Fitur-Fitur
Aplikasi Al-Quran Digital Karya Greentech

kajian tentang pemanfaatan teknologi
artificial intelligence sebagai media
pembelajaran seperti fokus kajian yang
mengeksplorasi  efektifitas  teknologi
artificial intelligence ketika diterapkan
pada pengajaran Bahasa Inggris oleh
Dhanan Abimanto dan Iwan Mahendro;
eksplorasi penggunaan aplikasi
artificial intelligence dalam
pembelajaran berbicara oleh Suciati,
Abdurrahman Faridi, Januarius
Mujiyanto, dan Yudhi Arifani.”

Ketiga, kajian yang fokus pada
aplikasi belajar al-Qur’an berbasis
digital seperti kajian yang
memperkenalkan aplikasi "Funrecite"
yang dikembangkan untuk membantu
anak-anak dalam belajar mengaji Al-
Qur'an yang diteliti oleh Cut Syarifa
Alia, Sekar Nawang Sukma, dan Rizza
Indah Mega Mandasari; kajian yang
mengeksplorasi aplikasi yang berfokus
pada pengenalan huruf dan cara
pengucapan huruf Hijaiyah oleh Iman
Nurul Fadli dan Usep Mohamad Ishaq;
kajian tentang implikasi sebuah aplikasi
mengajar yang sama-sama berbasis
artificial intelligence terhadap otoritas
mengajar dan sistem isnad yang ditulis
oleh Abdul Majit dan Miski.?

Apps Foundation dan Aplikasi Al-Quran
Muslim Media untuk Mengetahui Perbedaan
Kedua Fitur aplikasi”; Wafi, Ilhami, dan
Taufiqurohman, “Transformasi Perilaku
Beragama Masyarakat Muslim Kontemporer”;
Abdussalam, Islamy, dan Parhan, “Al-Quran
Digital Vs Al-Quran Cetak: Menjelajahi
Perspektif Mabhasiswa Terhadap
Pemanfaatannya Dalam Dimensi Globalisasi.”

7 Dhanan Abimanto dan Iwan Mahendro,
“Efektivitas Penggunaan Teknologi AI Dalam
Pembelajaran Bahasa Inggris,” Sinar Dunia:
Jurnal Riset Sosial Humaniora dan Ilmu
Pendidikan 2, no. 2 (2023); Suciati Suciati dkk.,
“Artificial  intelligence Application dalam
Pembelajaran Speaking: Persepsi dan Solusi,”
t.t.

8 Alia, Sukma, dan Mandasari, “FUNRECITE:
APLIKASI BELAJAR MENGAJI AL-
QUR’AN UNTUK ANAK BERBASIS
AUGMENTED REALITY”; Fadli dan Ishaq,
“Aplikasi Pengenalan Huruf dan Makharijul
Huruf Hijaiyah Dengan Augmented Reality
Berbasis  Android”’; Majit dan  Miski,
“Pembelajaran al-Qur’an Secara Digital.”



Melihat penelitian yang sudah
dilakukan sebelumnya, Signifikansi
yang terdapat pada penelitian yang
dilakukan penulis ialah mengangkat
salah satu aplikasi yang sudah dirilis
sejak November 2022 yang sampai saat
ini telah mencapai 4000 pengakses’.
Aplikasi tersebut bernama Ngaji.ai, di
mana aplikasi tersebut menyediakan
materi tentang belajar membaca dan
pelafalan  huruf  Hijaiyah  yang
dilengkapi dengan contoh bagaimana
melafalkan huruf dalam bentuk audio.
Teknologi artificial intelligence yang
diterapkan pada aplikasi ini berupa
penilaian langsung dengan tingkat
akurasi tinggi terhadap pelafalan huruf
atas seorang yang ingin menggunakan
aplikasi ini.

Penulis akan mengeksplorasi
aplikasi  tersebut  dengan  teori
konvergensi media, yang bertujuan
mengidentifikasi perubahan dalam cara
media  tradisional dan digital
berkonvergensi dalam pengajaran Al-
Qur'an melalui aplikasi Ngaji.ai. Dalam
hal ini, setidaknya penulis memetakan
pertanyaan besarnya yaitu; Bagaimana
aplikasi Ngaji.ai aplikasi Ngaji.ai
mengajarkan al-Qur’an dengan basis
aplikasi artificial intelligence?
Bagaimana implikasi aplikasi Ngaji.ai
terhadap kemampuan pengguna dalam
membaca al-Qur’an?.

METODE PENELITIAN

Metode kualitatif  digunakan
dalam penelitian ini guna menelusuri
lebih dalam terkait topik penelitian yang
diambil penulis. Pendekatan kualitatif
dengan analisis deskriptif dipilih karena
memiliki  tujuan untuk menelusuri
makna dan keunikan obyek agar bisa
dipahami lebih mendalam. Pendekatan
ini memungkinkan penjelasan terperinci
tentang  cara  aplikasi  tersebut
digunakan, karena pendekatan ini dapat
digunakan untuk memahami proses atau

® Adhit, “Pengenalan Aplikasi Ngaji.ai” (Ruang
Sidang Fakultas Teknik GKB III Lantai 1,
Universitas ~Muhammadiyah Malang, 12
Oktober 2023).

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

interaksi sosial dari sebuah obyek
penelitian.'®

Data primer berasal dari aplikasi
Ngaji.ai yang menjadi fokus utama
dalam  penelitian. Data sekunder
mencakup berbagai sumber informasi
terkait, seperti kitab klasik, buku, artikel
terkait, dan dokumen media massa
elektronik yang dijadikan sebagai
pelengkap dan penguat dari data primer.
Data dikumpulkan melalui beberapa
teknik, termasuk untuk menjawab
rumusan pertama melalui wawancara
mendalam kepada pelaku atau orang
yang dipandang tahu terkait data primer.
Data yang terkumpul akan diolah
menggunakan teknik kualitatif
deskriptif yakni data yang telah
diperoleh dari berbagai sumber akan
dijelaskan dan kemudian ditelaah secara
kritis sehingga menghasilkan
kesimpulan data penelitian. Pengolahan
data yang bersifat deskriptif digunakan
pada proses memilih, memilah, dan
mengorganisasikan data yang terkumpul
dari sumber yang diperoleh saat
penelitian. Tujuannya agar memperoleh
pemahaman mendalam yang kemudian
dideskripsikan dalam bentuk narasi
yang singkat dan jelas.!!

DISKRIPSI APLIKASI NGAJLAI
Aplikasi Ngaji.ai muncul sebagai
inovasi canggih dalam pembelajaran Al-
Qur'an, menyediakan modul
pembelajaran yang dirancang khusus
untuk peserta didik pemula.
Pengembangan aplikasi ini dimulai
pada tahun 2020 dan diluncurkan pada
bulan November 2022. Ide awal di balik
pembentukan  aplikasi ini  adalah
memberikan dukungan pembelajaran
Al-Qur'an yang komprehensif, terutama
bagi peserta didik yang merasa
tertinggal atau ingin memulai belajar di
usia dewasa. Selain itu, Keberadaan

19 Abdul Fattah Nasution, Metode Penelitian
Kualitatif (Bandung: CV. Harva Creative,
2023),
http://repository.uinsu.ac.id/19091/1/buku%20
metode%?20penelitian%20kualitatif. Abdul%20F
attah.pdf.

""Nasution. Hal 144-145.



Judul Penelitian
Semua nama lengkap penulis

Ngaji.ai juga dikembangkan karena
keterbatasan belajar mengaji yang
muncul selama pandemi Covid-19
beberapa tahun silam.!? Pembatasan
sosial dan pembatasan akses ke
pengajar langsung telah  menjadi
kendala yang signifikan dalam belajar
mengaji tradisional. Oleh karena itu,
aplikasi ini hadir sebagai solusi untuk
menjembatani kesenjangan tersebut.

Motivasi utama untuk
pembentukan aplikasi Ngaji.ai adalah
untuk menjadi pelengkap pembelajaran
Al-Qur'an, khususnya bagi peserta didik
yang  merasa  tertinggal  dalam
memahami materi. Beberapa faktor,
seperti keterlambatan belajar
dibandingkan dengan teman sebaya,
mendorong tim pengembang untuk
menciptakan solusi pembelajaran yang
dapat diakses dengan mudah melalui
teknologi.!*> Dengan demikian, aplikasi
ini menciptakan lingkungan
pembelajaran yang inklusif dan dapat
diakses, memfasilitasi perjalanan belajar
Al-Qur'an bagi semua kalangan tanpa
memandang usia atau latar belakang.

Adapun  terkait fitur  yang
ditawarkan oleh aplikasi ini terdapat
dua kategori, yaitu fitur utama berkaitan
dengan proses belajar al-Qur’an dan
fitur untuk penunjang ibadah bagi umat
muslim.' Fitur utama dapat ditemukan
pada aplikasi, sebagai berikut: (1)
Materi Pembelajaran’> ; (2) Kemajuan
Belajar ; (3) Papan Peringkat!® ; (4)

12 Adhit, “Pengenalan Aplikasi Ngaji.Al.”

3 Aminudin, Wawancara, Malang, 15
Desember 2023.

14 “ngaji.ai : Semua Pasti Bisa Ngaji,” diakses
28 Januari 2024, https://ngaji.ai/.

15 Dalam kegiatan belajar al-Qur’an tentu tak
akan lepas dengan beberapa komponen yang
harus dipenuhi. Di antara komponen yang
penting yaitu materi pembelajaran. Lihat Hetty
Mulyani dan Maryono, “IMPLEMENTASI
METODE QIROATI DALAM
PEMBELAJARAN AL-QUR’AN,”  Jurnal
Paramurobi 1, no. 2 (2019).

16 fitur semacam itu memiliki dampak positif
dalam meningkatkan motivasi belajar siswa.
Lihat Kamal Duwila, “PENERAPAN
STRATEGI PEMBELAJARAN BILLBOARD

Share Pencapaian ; (5) Tadarus. Adapun
fitur yang menunjang ibadah pengguna
yaitu jadwal sholat dan arah kiblat yang
masih dalam tahap perencanaan.!”
Jadwal sholat akan memberikan
informasi yang akurat dan terkini
mengenai waktu-waktu sholat sesuai
dengan lokasi pengguna. Hal ini
memudahkan pengguna untuk
melaksanakan ibadah sholat secara tepat
waktu. Selain itu, fitur arah kiblat akan
memberikan panduan kepada pengguna
untuk mengetahui arah yang benar saat
melaksanakan sholat, terutama bagi
mereka yang berada di tempat yang
tidak familiar. Dengan demikian,
aplikasi ini tidak hanya menjadi alat
pembelajaran  Al-Qur'an tetapi juga
menjadi  kawan  spiritual  yang
memudahkan  pelaksanaan  ibadah
sehari-hari pengguna.

Gambar 1 : Halaman Bentuk Aplikasi

Termasuk keunggulan aplikasi
yaitu pendekatan pembelajaran yang

Kelas % Manengch

Pra Tahsin

Materi 1 D
n Belajar Huruf Hijaiyah

\ " Belajar membaca, menghafal dan
, ‘ mengucapkan huruf Hijaiyah

e
Materi 2 D

‘ Belajar Bentuk dan Bacaan Huruf

Hijaiyah
W
1\9;-. Mempelajari bentuk-bentuk lain
/ dari huruf hijaiyah, membaca ..

RANGKING G&NA MENINGKATKAN
HASIL BELAJAR PENDIDIKAN AGAMA
ISLAM MATER] IMAN KEPADA HARJY

AWA SIS LAS XII SMKN 1
TA SEL® ATERM
BULUNGAN KALIMANTAN UTARA *

2019/2020 1, no. 1 (29 Juli 2022).
17 Adhit, “Pengenalan Aplikasi Ngaji.Al.”



dimulai dari materi dasar pada aplikasi
ini, sehingga memungkinkan
aksesibilitas yang mudah bagi peserta
didik dengan rentang usia mulai dari
usia batita hingga dewasa. Dalam
konteks memberikan pola asuh atau
metode pembelajaran kepada anak-anak
pra  sekolah,  diperlukan  suatu
pendekatan interaktif berupa media
pembelajaran audio visual dengan
menggunakan teknologi mobile-
learning (M-learning).'® Hal ini juga
diterapkan oleh aplikasi Ngaji.ai yang
mana menggunakan tampilan animasi
dan interaktif yang cocok untuk
pembelajaran anak-anak pra sekolah
bahkan sampai usia dewasa.

PEMANFAATAN ARTIFICIAL
INTELLIGENCE DALAM
BELAJAR AL-QUR’AN PADA
APLIKASI

Aplikasi Ngaji.ai dikembangkan
secara kolaboratif antara Universitas
Muhammadiyah Malang (UMM)",
Universitas ~ Lampung  Mangkurat
(ULM)?*® dan PT. Novo Indonesia,
sebuah perusahaan IT asal belanda.
Selain  itu, aplikasi ini  juga
berkolaborasi dengan para expert di
bidang  data  collection,  materi
pembelajaran al-Qur’an dan machine
learning. Dengan demikian, aplikasi ini
dapat dikatakan mampu mendeteksi
secara akurat terhadap pelafalan baca
al-Qur’an khususnya praktik pelafalan
huruf  hijaiyah dan hukum tajwid

13 Esty Purwaningsih, “MENGENAL WARNA,
ANGKA, HURUF DAN BENTUK PADA
ANAK USIA DINI MELALUI ANIMASI
INTERAKTIF” 3, no. 2 (2018).

Y Humas, “Ngaji.Al, Aplikasi Ngaji yang
Menarik Hasil Kerjasama Informatika UMM
dengan Perusahaan IT Belanda,” 4 April 2023,
https://www.umm.ac.id/id/arsip-koran/suara-
muhammadiyah/ngajiai-aplikasi-ngaji-yang-
menarik-hasil-kerjasama-informatika-umm-
dengan-perusahaan-it-belanda.html.

20 Rina Ayu Panca, “Cerita Mantan Rektor
ULM  Temukan Ide Belajar Mengaji
Manfaatkan Teknologi AL 1 Februari 2024,
https://www.tribunnews.com/pendidikan/2024/0
2/01/cerita-mantan-rektor-ulm-temukan-ide-
belajar-mengaji-manfaatkan-teknologi-ai.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

melalui teknologi Automatic Speech
Recognition.

Per tanggal update terakhir pada
23 Januari 2024, aplikasi ini
menawarkan dua kelas utama: kelas pra
tahsin dan tahsin, dengan materi
pembelajaran mencakup konsep dasar
terkait huruf hijaiyah dan tajwid. Kedua
kelas ini mencakup total dua belas
materi, menyediakan bahan
pembelajaran yang komprehensif untuk
membantu pengguna dalam memahami
dan membaca Al-Qur'an. Materi-materi
ini dirancang untuk memandu pengguna
mulai dari pengenalan huruf hijaiyah
hingga penguasaan bacaan mad.

Adapun secara spesifisik kelas
pra tahsin mencakup belajar huruf
hijaiyah, bentuk dan bacaan huruf
hijaiyah, tanda baca panjang, harokat
kasroh, harokat dhommah, harokat
sukun, harokat tanwin, harokat tasydid,
hamzatul ~ washol, tanda  waqof
(berhenti), dan mad (panjang). Belajar
huruf hijaiyah (materi 1) mempunyai
mempelajari 28 huruf hijaiyah dan
dapat  berlatih  melafalkan, total
pelajaran di dalamnya sebanyak 14
pelajaran. Mempelajari seluruh huruf
hijaiyah secara berurutan dan terpisah
dalam dua sampai tiga huruf pada
pelajaran ke 1-13, kemudian pada
pelajaran ke 14 mempelajari huruf
hijaiyah dengan soal rangkaian huruf-
huruf yang sudah dipelajari secara acak.

Materi tentang bentuk dan bacaan
huruf hijaiyah mencakup pelajaran
tentang cara mengenali bentuk lain dari
huruf hijaiyah, seperti huruf 4a dan alif
/ hamzah. Pelajaran lainnya berkaitan
dengan huruf yang sering tertukar
seperti alif dan ‘ain, ha dan ha. Juga
ada cara menyambung tiga huruf yang
sudah dipelajari  sebelumnya pada
materi ini. Juga ada materi penting
karena termasuk pembelajaran dasar
baca al-Qur’an vyaitu mad thabi’i,
qalgalah, dan ghunnah yang tertuang
antara materi tiga sampai delapan.
Dengan demikian, maka kelas pra
tahsin memberikan materi-materi dasar
dalam ilmu membaca al-Qur’an. Materi



Judul Penelitian
Semua nama lengkap penulis

ini merupakan fondasi penting bagi para
pelajar dalam menguasai keterampilan
membaca Al-Qur'an dengan baik.

Tabel 1. Materi Pra tahsin pada aplikasi

pertengahan atau akhir ayat. Pada
materi tersebut juga mencakup belajar
bacaan mad aridh i as-sukun, mad
iwadh, cara baca mad thabi’i ketika
waqaf, ta’ marbutah ketika wagqaf, cara
baca waqaf ketika huruf sebelum akhir
berharakat sukun, dan cara baca ketika
huruf terakhir berharakat tasydid.
Materi 11 mempelajari bacaan
mad, tetapi 4 pelajaran (termasuk
latthan akhir) di dalamnya hanya
mencakup mad wajib muttasil, mad jaiz
munfasil, dan mad lazim. Materi 12, di
mana materi ini hasil wupdate terakhir
mempelajari tentang hukum nun sukun
dan tanwin. Pelajaran seperti bacaan
idgham bi ghunnah, idgham bila
ghunnah, dan iqlab masing-masing
dijadikan satu segmen pembelajaran.
Sedangkan pelajaran tentang bacaan
ikhfa’ terbagi menjadi enam segmen
pembelajaran. Dengan demikian, kelas
tahsin ini merupakan tingkat lanjut dari
kelas pra tahsin yang mempelajari dan
memahami prinsip tajwid dasar dan

aturan-aturan dalam membacanya.

ngaji.ai
Kelas | Materi Tema Linels
Konten
Materi Belajar 14
1 Huruf Pelajaran
Hijaiyah J
Belajar
Bentuk
Materi dan 10
2 Bacaan | Pelajaran
Huruf
Hijaiyah
Belajar
Materi Tanda 9
3 Baca | Pelajaran
Panjang
. | Belajar
Pra Materi 10
Tahsi 4 Harokat Pelajaran
ansin Kasroh J
Belajar
Materi | Harokat 10
5 Dhomma | Pelajaran
h
Materi Belajar 10
6 Harokat Pelajaran
Sukun J
Materi Belajar 5
Harokat .
7 . Pelajaran
Tanwin
Materi Belajar 6
8 Harokat Pelajaran
Tasydid J

Berikutnya ada kelas tahsin sebagi

tahap lanjutan dari pembelajaran dasar
al-Qur’an pada kelas pra tahsin. Di
antara materi yang terdapat pada kelas
ini yaitu Hamzatul Washol, Tanda
Wagqof (Berhenti), Mad (Panjang), Nun
Sukun dan Tanwin. Materi 9 (hamzatul
washal) berisi cara baca hamzah ketika
di awal kalimat dan di tengah-tengah
kalimat, tetapi penulis menemukan
belum ada cara baca tanwin ketika
bertemu hamzah washal. Selanjutnya,
cara baca tanda wagqaf terletak pada
materi ke 10, berisi tentang cara
menghentikan suatu bacaan, baik di

Kelas | Materi Tema T
Konten
Materi | Hamzatul 6
9 Washol | Pelajaran
Materi Tanda 7
10 Waqof Pelajaran
(Berhenti)
Tahsin | Materi Mad 4
11 (Panjang) | Pelajaran
Nun
Materi Sukun 9
12 dan Pelajaran
Tanwin

Dalam setiap aspek yang meliputi
kehidupan kita sebagai manusia tentu
merasakan perkembangan teknologi
yang sudah dirasakan. Perusahaan
media misalnya, yang mau tidak mau
harus mengikuti dan beradaptasi dengan
perubahan dan perkembangan teknologi
meskipun awalnya memiliki praktik
kinerja yang sudah mapan. Pun dengan
praktik pengajaran al-Qur’an dengan
berbagai praktik tradisional yang sudah
mapan, juga beradaptasi dengan




munculnya perkembangan media yang
selaras  dengan  berkembangangnya
teknologi. Misalnya ketika “nyaman”
dengan pembelajaran baca al-Qur’an
dengan media cetak, hadirnya al-Qur’an
dalam bentuk digital berimplikasi
terhadap kenyamanan yang telah
disebutkan dengan berbagai kelebihan
dan kekurangannya. Contoh lain,
pengajaran tradisional yang sudah
mapan dalam stigma masyarakat,
dengan hadirnya teknologi yang mampu
mengajarkan  al-Qur’an juga dapat
mengikis cara pengajaran tradisional
dan menimbulkan “otoritas baru” dalam
pembelajaran baca al-Qur’an.?!

Adapun tahapan atau proses
pembelajaran melalui aplikasi ini dapat
dikatakan sederhana dan mudah. Di
dalam aplikasi akan ditemukan fitur
kelas pada halaman muka dan tersedia
pilihan materi yang ingin dipelajari,
ketika pengguna sudah memilih materi
maka akan disediakan penjelasan
mengenai materi dalam bentuk tulisan
dan contoh audio pelafalan. Jika sudah
mempelajari penjelasan, maka membaca
soal latihan atau praktek adalah tahapan
selanjutnya. Praktek akan dimulai jika
menekan tombol “mulai latihan”,
pengguna akan diinstruksikan untuk
mengucapkan bacaan pada soal dan
harus menekan tombol perekam sebagai
sistem aplikasi merekam bacaan oleh
pengguna.

Ketika bacaan pengguna saat
latihan sudah terekam dengan sempurna
maka secara cepat penilaian oleh
aplikasi muncul, penilaian
diklasifikasikan menjadi dua, yaitu luar
biasa sebagai tanda bahwa pelafalan
benar dan belum tepat jika ada pelafalan
yang harus diperbaiki karena kurang
tepat dalam membaca. Pada saat
penilaian, bacaan yang kurang tepat
dilafalkan akan terdeteksi warna merah
pada huruf atau bacaan tersebut.
Sedangkan bacaan yang tepat ditandai
dengan warna hijau pada bacaannya.
Juga ada suara ustadz dan suara

2Majit dan Miski, “Pembelajaran al-Qur’an
Secara Digital.”

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

pengguna yang bisa diputar ulang guna
membandingkan ketepatan cara
pelafalan antara keduanya, dan terakhir
ada opsi untuk mengulangi bacaan dan
melanjutkan soal selanjutnya.

Adapun fitur yang digunakan
untuk mengoreksi bacaan pengguna,
aplikasi ini menggunakan teknologi
Automatic Speech Recognition (ASR)
untuk mengenali ucapan pengguna dan
mengubahnya menjadi teks. Model
akustik (acoustic model) kemudian
menganalisis pola suara pengguna dan
menentukan apakah pelafalannya benar
atau  tidak.  Machine  Learning
digunakan untuk melatih model akustik
dengan data suara yang besar sehingga
model tersebut dapat terus belajar dan
meningkatkan performanya. Artificial
Intellegence digunakan untuk
menggabungkan ASR, model akustik,
dan  Machine  Learning  untuk
menghasilkan fitur koreksi pelafalan
yang akurat dan membantu pengguna
dalam pembelajaran al-Qur’an.

Dalam meningkatkan kualitas dari
machine learning, developer
mengumpulkan 200+ jam data rekaman
dalam proses pengembangannya dan
berhasil mengumpulkan 100+ jam data
yang digunakan setelah proses review
dan anotasi atau bisa disebut sebagai
proses data collection. Maka dengan
terkumpulnya ratusan hingga ribuan
jam  data  dapat = meningkatkan
keakuratan fitur koreksi pelafalan
aplikasi. Adapun proses dalam data
collection  pada  aplikasi  yakni
pengumpulan data, review data, anotasi,
dan final collection.

Tahap pertama yaitu
pengumpulan data suara reciter (pelafal
bacaan) yang nantinya akan menjadi
dataset untuk melatih program atau
model dalam menilai akurasi bacaan.
Setelah itu, tahap review suara untuk
seleksi dilakukan untuk memilih bacaan
yang sesuai dengan kriteria tertentu,
seperti menilai kesesuaian bacaan
reciter dengan kaidah, kejelasan suara
dan ketiadaan gangguan. Anotasi
menjadi tahap berikutnya, di mana



Judul Penelitian
Semua nama lengkap penulis

informasi atau label ditambahkan pada
data suara, termasuk transkripsi teks
untuk melatth model agar dapat
memahami pola suara. Selanjutnya
mengumpulkan bacaan tadi yang sudah
diproses menjadi dataset machine
learning atau Dbisa disebut final
collection. Dengan demikian, maka
penting diketahui bahwa semakin
banyak data suara yang berhasil
dikumpulkan dan  diproses akan
menambah kualitas fitur koreksi melalui
artificial intelligence, karena pada
dasarnya machine learning itu meniru
kemampuan manusia dengan perlahan
dilatih.

Selanjutnya,  terkait  kategori
dalam menerima kualitas dataset,
Ngaji.ai mempunyai kriteria yang harus
dipenuhi agar machine learning juga
dapat memilah suara yang masuk dalam
kriteria kualitas bacaan al-Qur’an. Di
antara kategori standar kualitas suara
yang ditetapkan yaitu (1) Pelafalan
suara jernih, tidak teriak maupun bisik
bisik atau menahan suara, (2) Boleh ada
suara lain seperti kicauan burung,
pesawat terbang, dan suara angin tapi
tidak mengganggu kualitas dari data
suara, (3) Pelafalan huruf hijaiyah
sesuai dengan Makhorijul huruf dan
cara baca sesuai dengan tajwid, (4)
Rekaman tidak terburu-buru, secara
pelan dan teratur (tartil).

Adapun dalam memilih reviewer
untuk memilah suara yang memenuhi
kriteria yang telah disebutkan, Ngaji.ai
memberi  kualifikasi  yang  harus
dipenuhi agar seseorang dapat menjadi
reviewer. Di antara kualifikasi reviewer
yaitu Pertama, Memiliki kemampuan
mengaji dan dapat membaca Al-Qur'an
dengan baik dan benar, karena saat
memeriksa rekaman suara speaker,
reviewer harus mampu memberikan
review yang benar dan tepat; Kedua,
Memiliki  laptop  pribadi  untuk
melakukan proses review data; Ketiga
Mampu
mengoperasikan Reviewer Tools.  Hal
ini  menunjukkan  bahwa  selain
memperhatikan pada aspek kemampuan

reviewer dalam membaca al-Qur’an
secara baik dan benar, aplikasi ini juga
memperhatikan  kualifikasi  reviewer
dalam aspek kemampuan dalam
mengoperasikan sistem yang digunakan
untuk menilai suara pada saat proses
mereview suara.

Fenomena pengajaran al-Qur’an
dengan basis teknologi artificial
intelligence pun tidak luput dari efek
berkembangnya teknologi, termasuk
contohnya adalah aplikasi Ngaji.ai.
Pengajaran al-Qur’an yang awalnya
menggunakan basis komunikasi lisan,
kemudian muncul media cetak sebagai
pendukung dalam proses pengajaran,
hingga media dengan basis digital yang
semuanya merupakan gabungan dari
beberapa entitas media merupakan
sebuah evolusi media dalam proses
pembelajaran al-Qur’an yang salah
satunya disebabkan oleh
berkembangnya teknologi.  Evolusi
media pengajaran baca Al-Qur'an ini
sejalan dengan teori konvergensi media
oleh Henry Jenkins. Teori ini
menjelaskan bahwa berbagai media
lama (seperti bahasa lisan) dan media
baru (seperti bahasa digital) akan saling
bersatu dan berkolaborasi dalam satu
platform.

Machine learning yang
digunakan dalam pengajaran al-Qur’an
pada aplikasi Ngaji.ai merupakan
keniscayaan yang disebabkan proses
evolusi media pengajaran baca al-
Qur’an juga berkembang sampai titik
ini.  Berdasarkan  asumsi  dasar
konvergensi media, implikasi positif
dan negatif dari perkembangan media
dalam pengajaran al-Qur’an sebagai
berikut:

(1) Integrasi Media ; Integrasi
sendiri memiliki makna penggabungan
beberapa komponen ke dalam satu unit
fungsional, makna ini dapat ditemukan
dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia
(KBBI). Integrasi media menjadi suatu
paradigma fundamental dalam evolusi
media, terutama di era konvergensi ini.
Dalam konteks pembelajaran Al-Qur'an
dengan memanfaatkan  kecerdasan



buatan (AD), integrasi media
mencerminkan upaya menggabungkan
berbagai elemen media ke dalam satu
entitas fungsional demi mencapai tujuan
pembelajaran  yang optimal. Pada
dasarnya, konsep integrasi media
mengacu pada penggabungan beberapa
media yang sebelumnya berdiri sendiri
menjadi satu platform fungsional yang
diharapkan. Pembelajaran Al-Qur'an di
era konvergensi dengan basis Al,
seperti aplikasi Ngaji.ai,
mengintegrasikan media teks Al-Qur'an,
teknologi Al, dan platform digital.
Pendekatan ini menggabungkan
keotoritasan dan kedalaman pengajaran
tradisional dengan kemudahan akses era
konvergensi. Aplikasi Ngaji.ai
mengadopsi media cetak dan digital,
menunjukkan adaptasinya terhadap
perkembangan teknologi.

(2) Kemudahan Akses ke
Berbagai Platform ; Era konvergensi
menawarkan solusi atas hambatan dari
cara pengajaran tradisional pada aspek
waktu dan lokasi. Pengajaran tradisional
yang seringkali mendapat isu bahwa
guru dalam pembelajaran tradisional
dengan watu yang terbatas dan lokasi
yang kadangkala harus bertatap muka
untuk belajar. Sedangkan dalam era
konvergensi  sekarang, kemudahan
akses dapat dirasakan oleh guru maupun
murid di manapun dan kapanpun.
Misalnya, jika guru mengunggah konten
pembelajaran di platform YouTube
pada waktu dan tempat yang fleksibel,
siswa dapat dengan mudah mengakses
konten tersebut dan mempelajari materi
yang  diunggah  guru. Dengan
fleksibilitas yang dapat dirasakan
pengguna ketika menggunakan aplikasi,
maka asumsi ini dapat direalisasikan
kepada masyarakat karena kemudahan
dalam mengakses aplikasi untuk belajar
al-Qur’an. Sehingga dengan demikian,
pembelajaran al-Qur’an yang adaptif
dan responsif dengan ikatan waktu dan
tempat yang lebih luas dapat menjadi
pertanda untuk transformasi cara kita
dalam pendeketan pengajaran al-Qur’an
di era digital. Hal ini memperkuat

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

pengalaman pembelajaran personal dan
menunjukkan bagaimana teknologi Al
pada era konvergensi dapat memberikan
solusi inovatif dalam pembelajaran
agama.

(3) Sinergi dan Kolaborasi ;
Asumsi tentang sinergi dan kolaborasi
dalam pengintegrasian media tradisional
dengan media baru muncul dalam
konteks aplikasi Ngaji.ai. Meskipun
aplikasi ini menggunakan machine
learning sebagai alat untuk mengoreksi
bacaan dan pelafalan pengguna, tetapi
peran manusia tetap signifikan dalam
kolaborasi ini. Machine learning, yang
bertanggung jawab atas koreksi bacaan,
mengalami tahap pelatihan awal yang
dipandu oleh bantuan manusia melalui
proses review.?? Melalui kolaborasi ini,
akurasi dalam mendeteksi kesalahan
bacaan semakin ditingkatkan.Dengan
mengintegrasikan  teknologi ~ baru
dengan peran manusia, aplikasi Ngaji.ai
menunjukkan sinergi yang positif antara
media tradisional dan media baru.
Proses pelatihan awal oleh manusia
membantu meningkatkan kemampuan
machine learning dalam mengoreksi
bacaan  pengguna. Sinergi  ini
menciptakan kolaborasi yang efektif
antara kecanggihan teknologi dan
keahlian manusia karena perkembangan
teknologi juga memicu bidang yang lain
untuk  dikembangkan.?>  Sehingga,
aplikasi ini mencerminkan betapa
pentingnya peran manusia dalam
mengoptimalkan kinerja teknologi baru,
dan sekaligus menggambarkan dampak
positif dari pengintegrasian media

22 Meshal Mohammed Al Anazi dan Osama R.
Shanin, “A Machine Learning Model for the
Identification of the Holy Quran Reciter
Utilizing K-Nearest Neighbor and Artificial
Neural Networks,” Information Sciences Letters
11, no. 4 (1 Juli 2022): 1093-1102,
https://doi.org/10.18576/is1/110410. Hal 1095.
2 Jokhanan Kristiyono dkk., “Peningkatan
Literasi Media Konvergensi Melalui Kegiatan
Pengabdian Masyarakat di Yayasan Sosial
Diyaul Hag Surabaya,” JPPM (Jurnal
Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat) 7,
no. 2 (25 September 2023): 345,
https://doi.org/10.30595/jppm.v7i2.11172. Hal
346



Judul Penelitian
Semua nama lengkap penulis

tradisional dan media baru dalam
konteks pembelajaran Al-Qur'an.

Dengan demikian, dapat
disimpulkan bahwa Teknologi canggih
dan data berkualitas yang digunakan
dalam aplikasi Ngaji.ai memungkinkan
pengguna untuk belajar mengaji dengan
mudah dan efektif. Fitur koreksi
pelafalan yang akurat membantu
pengguna untuk memperbaiki pelafalan
mereka dan meningkatkan kemampuan
membaca al-Qur'an mereka

IMPLIKASI APLIKASI
TERHADAP KEMAMPUAN
PENGGUNA DALAM MEMBACA
AL-QUR’AN

Pada era kemajuan teknologi
yang terus berkembang pesat ini,
teknologi terus memainkan peran
penting dalam membentuk cara kita
berinteraksi dengan informasi dan
pembelajaran.* Beberapa media yang
menggabungkan teknologi kecerdasan
buatan dengan pembelajaran Al-Quran.
Dalam sub bab ini, kita akan
menjelajahi  implikasi dari aplikasi
Ngaji.ai terhadap kemampuan baca
pengguna, mengaitkannya hasil analisis
kusioner yang telah disebarkan.

Berdasarkan  kuesioner yang
disebar oleh peneliti terdapat 14
responden yang bersedia mengisi
angket. Kuesioner berisi 12 pernyataan
yang dijawab menggunakan skala likert
yang menyatakan setuju atau tidak
setuju dengan penyataan yang diberikan
peneliti. Kuesioner berisi beberapa
pernyataan  yang  menggambarkan
kepuasan pengguna aplikasi Ngaji.ai
dalam  meningkatkan = kemampuan
membaca Al-Qur’an.

Hasilnya, rata-rata pengguna
merasa puas dan terbantu dengan fitur-
fitur yang ada pada aplikasi Ngaji.ai.
Salah satu fitur yang paling disukai
adalah fitur penilaian pasca latihan.
Seluruh responden sangat setuju dengan

24 Jokhanan Krisiyono, KONVEGENSI MEDIA
Tranformasi Media Komunikasi di Era Digital
pada  Masyarakat  Berjejaring.,  Pertama
(Jakarta: KENCANA, 2022). Hal. 100.

pernyataan Saya merasa senang saat
latihan saya berhasil dan mendapat nilai
memuaskan. Selain itu, fitur ini juga
memberi motivasi bagi pengguna untuk
menjawab pertanyaan dengan benar
agar mendapat skor yang memuaskan,
dengan  perolehan 12  responden
menyatakan sangat setuju dan 2 yang
lainnya menyatakan setuju.

Sedangkan sebanyak 11
responden sangat setuju bahwa belajar
menggunakan aplikasi Ngaji.ai sangat
mudah digunakan, dan 3 yang lain juga
setuju dengan pernyataan ini. Hasil
tersebut dapat membuktikan bahwa
aplikasi ini dengan keunggulan yang
sudah dijelaskan di awal yaitu
kemudahan dalam mengaksesnya di
manapun dan kapanpun, juga memiliki

keunggulan kemudahan dalam
penggunaan aplikasi untuk
pembelajaran  al-Qur’an.  Sehingga

secara tidak langsung, aplikasi ini
memberi implikasi baik pada aspek
kemampuan baca pengguna karena
semakin mudahnya aplikasi digunakan
maka semakin banyak pula peluang
untuk pengguna dalam menaikkan
kuantitas waktu dalam belajar al-
Qur’an.

Sedangkan  dalam  konteks
pelafalan huruf hijaiyah dengan benar
(sesuai makharijul huruf) sebanyak 7
responden sangat setuju bahwa aplikasi
Ngaji.ai dapat membantu pelafalan
huruf hijaiyah sesuai dengan kaidah
makharijul huruf. Terdapat empat
responden lain yang menyatakan setuju,
dan tiga responden sisanya menyatakan
netral atas pernyataan ini.

Untuk pemanfaatan tanda baca
membantu untuk mempraktikkan tanda
baca wakaf (berhenti) dalam membaca
Al-Qur'an dengan benar sebanyak 9
responden sangat setuju bahwa aplikasi
Ngaji.ai dapat membantu
mempraktikkan ~ bacaan  Al-Qur’an
sesuai kaidah wakaf atau tanda baca
berhenti. Terdapat tiga responden lain
yang menyatakan setuju, dan dua
responden sisanya menyatakan netral
atas pernyataan ini.



Dengan demikian, aspek
kemampuan baca yang terdiri dari tiga
pondasi awal agar seseorang dapat
membaca al-Qur’an dengan baik dan
benar yaitu kemampuan baca sesuai
dengan harakat bacaan, kemampuan
baca panjang pendek, dan pengucapan
makharijil huruf yang sesuai dapat
dipelajari melalui aplikasi ini. Dapat
dikatakan demikian karena berdasarkan
pada hasil kusioner di atas dengan
pernyataan terkait makharijil huruf,
panjang pendek, pelafalan harakat, rata-
rata responden menunjukkan respon
positif. ~ Sehingga  dalam  aspek
kemampuan baca al-Qur’an, dapat
dikatakan pengguna mendapat implikasi
positif dari pembelajaran al-Qur’an
melalui aplikasi Ngaji.ai. Hal ini sesuai
dengan tujuan mempelajari tajwid
bahwa setiap huruf diberikan haknya
dari  segi  makhraj, sifat, dan
harakatnya.?

Dalam konteks intensitas
sebanyak  50%  dari  responden
menggunakan aplikasi Ngaji.ai satu kali
dalam  seminggu. Terdapat 29%
responden yang menyatakan jarang
menggunakan aplikasi Ngaji.ai.
Berikutnya  sebanyak  14%  dari
responden merupakan pengguna aktif
yang setiap hari mengakses aplikasi
Ngaji.ai. Hanya satu dari 14 (7%)
responden yang menggunakan Aplikasi
Ngaji.ai satu bulan sekali.

Dari  kuesioner yang telah
dikumpulkan, terdapat tiga responden
yang telah mencapai materi
pembelajaran paling akhir pada saat
kusioner disebar dan belum ada update
materi dari aplikasi, yakni materi 11.
Materi ini merupakan rumpun kelas
tahsin yang mempelajari tentang mad
dalam hukum tajwid. Ketiga responden
merupakan user aktif yang
menggunakan aplikasi Ngaji.ai sejak
tahun 2023. Beberapa responden
memberikan review menarik pada fitur-
fitur yang ada di aplikasi Ngaji.ai. Di

ZNasrulloh Nasrulloh, TAHSIN DAN TAJWID
AL-QUR AN Standard Riwayat Imam Hafsh Al-
Kufy (Surabaya: CV. Pena Ameen, 2010).

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

antara yang paling banyak mendapat
perhatian adalah fitur koreksi pelafalan.
Menurut mereka, fitur ini sangat
memudahkan pembelajaran karena ada
fitur yang mengoreksi kesalahan bacaan
Al-Qur’an secara langsung.

Selain itu, tampilan aplikasi
yang menarik dan materi yang lengkap
membuat pengguna semakin menyukai
aplikasi ini. Meski demikian, terdapat
beberapa fitur yang menurut responden
harus ditingkatkan, yakni fitur koreksi
suara agar lebih tepat memberi
penilaian.  Selain  itu,  beberapa
responden yang lain memberi saran
untuk  memudahkan proses login
aplikasi dan menambah fitur-fitur
menarik seperti fitur untuk mendeteksi
ragam  dialek bacaan  al-Qur'an
masyarakat Indonesia.

Ditemukan bahwa penggunaan
aplikasi bernama Ngaji.ai memiliki
implikasi  siginifikan dalam dunia
pengajaran al-Qur’an. Implikasi tersebut
mencakup perkembangan dalam metode
pengajaran  Al-Qur'an dan  hasil
kemampuan membaca kepada
penggunanya. Implikasi signifikan dari
penggunaan aplikasi Ngaji.ai dalam
pengajaran  Al-Qur'an merefleksikan
pergeseran paradigma dalam metode
pembelajaran tradisional ke arah yang
lebih inovatif dan berbasis teknologi,
menanggapi tantangan baru dengan
solusi yang inovatif dan tidak terbatas
pada metode klasik.?® Aplikasi ini
menggabungkan prinsip-prinsip
pedagogis dengan kemajuan teknologi
artificial intelligence (AI), menawarkan
pendekatan yang lebih personalisasi,
interaktif, = dan  fleksibel = dalam
mempelajari Al-Qur'an.

Ngaji.ai mengangkat
pembelajaran yang dapat disesuaikan
dengan kebutuhan individual setiap
pengguna, memungkinkan  mereka
untuk belajar pada kecepatan mereka

26 Nasrulloh Nasrulloh, “Rekonstruksi definisi
Sunnah  sebagai  pijakan  kontekstualitas
pemahaman Hadits,” ULUL ALBAB Jurnal
Studi  Islam 14, no. 3 (29 Juli 2014),
https://doi.org/10.18860/ua.v14i3.2659. Hal. 16.

10



Judul Penelitian
Semua nama lengkap penulis

sendiri, mengulang pelajaran yang sulit,
dan menerima umpan balik langsung.
Ini berbeda secara signifikan dari
metode tradisional yang membutuhkan
waktu ekstra dari pengajar untuk
menghadapi perbedaan kemampuan
antar individu. Dengan artificial
intelligence, aplikasi dapat
mengidentifikasi kesalahan bacaan dan
memberikan koreksi serta saran yang
konstruktif, sehingga membuat proses
pembelajaran menjadi lebih efektif dan
efisien.

Penggunaan  Ngaji.ai  dapat
meningkatkan kemampuan membaca
Al-Qur'an penggunanya secara
signifikan. Hal ini tidak hanya terbatas
pada kecepatan membaca, tetapi juga
pada peningkatan pemahaman terhadap
pondasi awal dalam belajar al-Qur’an.
Hal ini dibuktikan dengan respon positif
dari pengguna bahwa mereka terbantu
dengan aplikasi dalam meningkatkan
kemampuan baca sesuai dengan harakat
bacaan, kemampuan baca panjang
pendek, dan pengucapan makharijil
huruf yang tepat. Dengan adanya
teknologi artificial intelligence yang
dapat memberikan evaluasi dan
feedback secara real-time, pengguna
dapat langsung memperbaiki kesalahan
dan memperdalam pemahaman mereka
tentang cara membaca Al-Qur'an yang
benar. Ini menandai peningkatan yang
substansial dalam kemampuan
membaca Al-Qur'an, yang merupakan
tujuan utama dari pembelajaran Al-
Qur'an.

KESIMPULAN

Dari uraian pembahasan yang
sudah  dipaparkan, maka penulis
mendapati kesimpulan sekaligus
jawaban dari pertanyaan besar yang
menjadi tujuan penelitian ini. Penelitian
ini menguraikan fenomena yang sedang
berkembang dalam dunia pengajaran al-
Qur’an, di mana sesuai dengan rumusan
masalah yang telah diangkat penulis,

ditemukan  benang  merah  atau
kesimpulan sebagai berikut:

Aplikasi  Ngaji.ai  merupakan
aplikasi pengajaran al-Qur’an yang saat
ini  fokus pada  materi  dasar
pembelajaran al-Qur’an yang didukung

fitur  koreksi  bacaan  pengguna
menggunakan  teknologi  artificial
intelligence. Aplikasi Ngaji.ai
mengajarkan Al-Qur'an dengan
memanfaatkan  teknologi  Artificial

Intelligence (AI) melalui beberapa cara
inovatif ~ yang  dirancang  untuk
meningkatkan ~ pengalaman  belajar
penggunanya. Fitur-fitur yang
diterapkan aplikasi bertujuan untuk
memudahkan proses pembelajaran Al-
Qur'an, membuatnya lebih interaktif,
personal, dan menyesuaikan dengan
kebutuhan belajar individu. Dengan
demikian, aplikasi ini tidak hanya
memfasilitasi pembelajaran Al-Qur'an
tetapi juga berupaya meningkatkan
kemampuan  membaca  Al-Qur'an
penggunanya melalui pendekatan yang
didukung oleh teknologi terkini.

Aplikasi Ngaji.ai, dengan
memanfaatkan  kemajuan  teknologi
artificial intelligence (Al), memberikan
kontribusi positif terhadap peningkatan
kemampuan  membaca  Al-Qur'an
penggunanya melalui berbagai cara
inovatif. Dengan adanya teknologi
artificial  intelligence yang dapat
memberikan evaluasi dan feedback
secara  real-time, pengguna dapat
langsung memperbaiki kesalahan dan
memperdalam  pemahaman  mereka
tentang cara membaca Al-Qur'an yang
benar. Selain itu, pembelajaran yang
dapat disesuaikan dengan kebutuhan
individual setiap pengguna,
memungkinkan mereka untuk belajar
pada  kecepatan mereka  sendiri,
mengulang pelajaran yang sulit, dan
menerima umpan balik langsung,
terlebih aplikasi ini juga menawarkan
aksesibilitas dan fleksibilitas yang
memudahkan pembelajaran Al-Qur'an
kapan saja dan di mana saja.






MQTBI : JURNAL
AL-QUR AN DAN HADIS

Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng

ISSN : 0000-0000 | E-ISSN:0000-0000 | LINK : https/mqtbijournal.mqtebuireng.co/index.php/maqtbi/index

Aminudin. Wawancara. Malang, 15
Desember 2023.
Duwila, Kamal. “PENERAPAN

DAFTAR PUSTAKA
Abdussalam, Aam, Mohammad Rindu

Fajar Islamy, dan Muhamad

Parhan. “Al-Quran Digital Vs
Al-Quran Cetak: Menjelajahi
Perspektif Mahasiswa Terhadap

STRATEGI PEMBELAJARAN
BILLBOARD RANGKING
GUNA MENINGKATKAN

rhadap HASIL BELAJAR
Pemanfaat?mnya Dalam Dimensi PENDIDIKAN AGAMA
Globalisasi.” Nun 7, no. 1 ISLAM  MATERI  IMAN

_ (2021). KEPADA HARI AKHIR PADA
Abimanto, ~ Dhanan, ~ dan  Iwan SISWA KELAS XII SMKN 1
Mahendro. “Efe1.<t1V1tas TANJUNG SELOR
Penggunaan  Teknologi Al KABUPATEN  BULUNGAN
Dalam Pembelajaran Bahasa KALIMANTAN UTARA

Inggris.” Sinar Dunia: Jurnal

Riset Sosial Humaniora dan
Ilmu Pendidikan 2, no. 2 (2023).

Adhit. “Pengenalan Aplikasi Ngaji.AL.”

Ruang Sidang Fakultas Teknik
GKB III Lantai 1, Universitas
Muhammadiyah Malang, 10
Desember 2023.

2019/2020” 1, no. 1 (29 Juli
2022).

Fadli, Iman Nurul, dan Usep Mohamad

Ishagq. “Aplikasi Pengenalan
Huruf dan Makharijul Huruf
Hijaiyah Dengan Augmented
Reality  Berbasis  Android.”

A Anert Moskal Mo i d Komputika :  Jurnal  Sistem
nazi, Mesha ) 0 a‘{nme ) h'an Komputer 8, no. 2 (31 Oktober
Osama R. Shanin. “A Machine 2019): 73-79.

Alia,

Learning Model for the
Identification of the Holy Quran
Reciter  Utilizing K-Nearest
Neighbor and Artificial Neural

https://doi.org/10.34010/komput
ika.v8i2.2186.

Hidayat, Syarif. “Al-Qur’an Digital

(Ragam, Permasalahan dan

I;Ie‘tworksi " Infe oimlatzo; Masa Depan).” Mukaddimah:
ciences Letters 11, no. 4 (1 Juli Jurnal Studi Islam 1, no. 1
2022): 1093-1102.

https://doi.org/10.18576/is1/1104
10.

Cut Syarifa, Sekar Nawang
Sukma, dan Rizza Indah Mega

(2016).
https://doi.org/10.14421/mjsi.11.
1333.

Humas. “Ngaji.Al, Aplikasi Ngaji yang

. ‘ ) ' Menarik Hasil Kerjasama
lll/lan Ie;szrl. FUNREEI]I;E. Informatika UMM  dengan

PLIKASI BELAJAR Perusahaan IT Belanda,” 4 April
MENGAIJI AL-QUR’AN

UNTUK ANAK BERBASIS
AUGMENTED REALITY” 7,
no. 5 (2021).

2023.
https://www.umm.ac.id/id/arsip-
koran/suara-



Krisiyono,

Kristiyono,

Majit,

muhammadiyah/ngajiai-
aplikasi-ngaji-yang-menarik-
hasil-kerjasama-informatika-
umm-dengan-perusahaan-it-
belanda.html.
Jokhanan. KONVEGENSI
MEDIA  Tranformasi  Media
Komunikasi di Eva Digital pada
Masyarakat Berjejaring.
Pertama. Jakarta: KENCANA,
2022.
Jokhanan,
Pramiswari, Farhan
Tunggal, M Irfan Nurdiansyah,
Moch Irfan, dan M Faisal Dhani.
“Peningkatan Literasi Media
Konvergensi Melalui Kegiatan
Pengabdian = Masyarakat  di
Yayasan Sosial Diyaul Hag
JPPM  (Jurnal
Pengabdian dan Pemberdayaan
Masyarakat) 7, mno. 2 (25
September 2023): 345.
https://doi.org/10.30595/jppm.v
7i2.11172.

Abdul, dan Miski Miski.
“Pembelajaran al-Qur’an Secara
Digital: Pergeseran Sistem Isnad

Shefitya
Dwy

Surabaya.”

dan Peneguhan Otoritas Baru.”
SMART (Studi
Masyarakat, Religi, dan Tradisi)
9, no. 1 (30 Juni 2023): 133-46.
https://doi.org/10.18784/smart.v
9i1.1795.

Jurnal

Mulyani,  Hetty, dan  Maryono.
“IMPLEMENTASI METODE
QIROATI DALAM
PEMBELAJARAN AL-

Nasrulloh, Nasrulloh.

QUR’AN.” Jurnal Paramurobi
1, no. 2 (2019).

“Rekonstruksi
definisi Sunnah sebagai pijakan
kontekstualitas pemahaman
Hadits.” ULUL ALBAB Jurnal
Studi Islam 14, no. 3 (29 Juli
2014).

Nasution,

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

https://doi.org/10.18860/ua.v14i

3.2659.

. TAHSIN DAN TAJWID AL-
QUR’AN  Standard  Riwayat
Imam Hafsh Al-Kufy. Surabaya:
CV. Pena Ameen, 2010.

Abdul  Fattah. Metode
Penelitian Kualitatif. Bandung:
CV. Harva Creative, 2023.
http://repository.uinsu.ac.id/190

91/1/buku%20metode%20peneli
tian%?20kualitatif. Abdul%20Fatt
ah.pdf.

“ngaji.ai: Semua Pasti Bisa Ngaji.”

Panca,

Purwaningsih,

Diakses 28
https://ngaji.ai/.
Rina Ayu.

Januari  2024.
“Cerita Mantan
Rektor ULM Temukan Ide
Belajar Mengaji Manfaatkan
Teknologi AL 1 Februari 2024.
https://www.tribunnews.com/pe
ndidikan/2024/02/01/cerita-
mantan-rektor-ulm-temukan-
ide-belajar-mengaji-manfaatkan-
teknologi-ai.

Esty. “MENGENAL
WARNA, ANGKA, HURUF
DAN BENTUK PADA ANAK

USIA  DINI  MELALUI
ANIMASI INTERAKTIF” 3,
no. 2 (2018).

Suciati, Suciati, Abdurrahman Faridi,

Wafi,

Januarius Mujiyanto, dan Yudhi
Arifani. “Artificial Intelligence
Application dalam Pembelajaran
Speaking: Persepsi dan Solusi,”
t.t.

M. Baihaqi
Ilhami, dan
Taufiqurohman.

Fadhlil, Nuzula
Taufiqurohman
“Transformasi
Perilaku Beragama Masyarakat
Muslim Kontemporer:
Fenomena Al-Qur’an Di Era
Digital.” IN RIGHT: Jurnal
Agama dan Hak Azazi Manusia
11, no. 1 (28 Januari 2022): 39.

2



Judul Penelitian
Semua nama lengkap penulis

https://doi.org/10.14421/inright.
v11i1.2503.

Wijaya, Anugrah Bagus, dan Ridana
Dimas Tunggal Prakoso.
“Keefektifan  Aplikasi Buku
Digital Cara Cepat Belajar
Membaca Al-Quran.”
CITISEEE, 2017.

Yani, Ahmad, Hepni Putra, Andika
Andika, Muria Khusnun Nisa,
dan Eka Mulyo Yunus. “Studi
Perbandingan Fitur-Fitur
Aplikasi Al-Quran Digital Karya
Greentech Apps Foundation dan
Aplikasi  Al-Quran  Muslim
Media  untuk  Mengetahui
Perbedaan Kedua Fitur
aplikasi.” Jurnal Riset Agama 1,
no. 3 (15 Desember 2021): 132—
56.
https://doi.org/10.15575/jra.v1i3
.15089.



MQTBI : JURNAL
AL-QUR AN DAN HADIS

Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng

ISSN : 0000-0000 | E-ISSN:0000-0000 | LINK :: https/mgtbijournal.mgtebuireng.co/index.php/maqtbi/index

KONSEP TAUBAT DALAM AL QUR’AN: Studi Komparasi Atas

Tafsir Al-Asas Fi al-Tafsir dan Tafsir al-Azhar
1,2, Penulis 3 (11 pt, spasi 1, bold)

Informasi Artikel Abstract

Diajukan: 12-12-2024 The concept of repentance in the Qur'an from the perspective of
Diterima: 12-24-2024 Tafsir al-Asds fi al-Tafsir and Tafsir al-Azhar, which is based on the
Diterbitkan: 01-01-2025 many phenomena of repentance that only come verbally without
being realized in life and differences in understanding the meaning
of repentance, especially regarding the standard of repentance.
accepted by Allah SWT. The aim of this research is to find out the
method of interpreting the books Tafsir al-Asas fi al-Tafsir and
Tafsir al-Azhar and to explain the interpretation of several verses
about repentance so that similarities and differences can be found
between the two tafsir books. This research uses a qualitative
approach with the type of research Library Research. Using
comparative theoretical analysis. The results of this research are;
First, the method used in the books Al-Asas Fi al-Tafsir and Tafsir
al-Azhar is the tahlili method, arranged according to the order of the
letters in the mushaf. Second, the concept of repentance from the two
tafsir books is returning to the truth, being honest, true, clean and
sincere from the heart. Behavior that provides a good influence or
example to the people around him. Repentance is a commitment to
always obey, regret in the heart, ask for forgiveness verbally and stop
in action, take responsibility for mistakes that have been made,
improve oneself and increase sadagah, confession to God sincerely
from the heart and self-awareness that what is done is a mistakes,
repentance is a choice. There were also similarities and differences
between the two mufassir in interpreting the word repentance in
several verses.
Keywords: Repentance; Al-Qur'an; Comparative Studies.

Copyright C 2025 MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Bisnis Hadis. All rights reserved

Editorial Office :
MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Hadis
Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng Jombang



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025
Abstrak

Konsep taubat dalam al-Qur'an perspektif Tafsir al-Asas fi al-Tafsir dan Tafsir al-
Azhar, yang dilatar belakangi oleh banyaknya fenomena taubat yang hanya sampai
pada lisan tanpa direalisasikan dalam kehidupan dan perbedaan pemahaman makna
taubat, utamanya mengenai standar taubat yang diterima oleh Allah Swt. Tujuan
penelitian ini untuk mengetahui metode penafsiran kitab Tafsir al-Asas fi al-Tafsir dan
Tafsir al-Azhar dan memaparkan penafsiran beberapa ayat tentang taubat sehingga
ditemukan persamaan dan perbedaan diantara kedua kitab tafsir tersebut. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian Library Research.
Menggunakan analisis teori komparatif. Hasil dari penelitian ini yaitu; Pertama,
metode yang digunakan dalam kitab A/l-Asas Fi1 al-Tafsir dan Tafsir al-Azhar adalah
motode fahlili, disusun sesuai dengan urutan surat-surat dalam mushaf. Kedua, konsep
taubat dari kedua kitab tafsir adalah kembali kepada kebenaran, jujur, benar, bersih dan
tulus dari hati. Perilaku yang memberi pengaruh atau contoh yang baik pada orang
disekitarnya. Taubat adalah adanya komitmen untuk selalu taat, menyesal dalam hati,
meminta ampunan dalam lisan dan berhenti dalam perbuatan, bertanggung jawab atas
kesalahan yang telah dilakukan, memperbaiki diri dan memperbanyak sadaqah,
pengakuan kepada Tuhan dengan tulus dari hati dan kesadaran diri bahwa yang
dilakukan adalah sebuah kesalahan, taubat adalah sebuah pilihan. Ditemukan juga
persamaan dan perbedaan kedua mufassir dalam menafsirkan kata taubat pada beberapa
ayat.

Kata Kunci: Taubat; Al- Qur'an; Studi Komparatif.

narkoba?, juga tidak sedikit dari publik
figur di indonesia yang terjerat dalam
kasus tersebut, seperti yang tertera
dalam Kompas.com pada april 2021
tentang 10 artis yang berulang kali
terjerat dalam kasus narkoba. Melihat
fenomena itu, menunjukkan bahwa

PENDAHULUAN

Banyak ditemukan bermacam
fenomena  sosial di  lingkungan
masyarakat, seperti yang terjadi
dikalangan kaum perempuan. Mereka
yang hijrah (berhijab) dan dengan

mudah kembali membukanya karena
permasalahan tertentu. Dengan kasus
yang sama, seperti yang tertera pada
surat kabar Liputan6. Com pada 12 Juli
2023 oleh Yuni Lisnawati tentang kasus
beberapa publik figur yang melepas
hijab wusai cerai.! Kemudian dalam
kasus penyalah gunaan narkoba yang
sering terjadi  berulang-ulang kali
dengan oknum yang sama. Seperti yang
tertera dalam berita Tribunnews.com
pada September 2021 oleh Khoirul
Muzakki tentang tertagkapnya kembali
oknum-oknum yang mengkonsumsi

' Yulia Lisnawati, Liputan6.com, 12 Juli 2023,
diakses 10 November 2023.
https://www.liputan6.com/citizen6/read/534250
2/4-artis-yang-lepas-hijab-usai-cerai-bahkan-
ada-yang-pindah-agama

mereka masih belum berkomitmen
dengan taubatnya dan kembali lagi
kepada perbuatan dosa.

Taubat  merupakan  konsep
sentral dalam agama islam. Konsep
taubat tidak hanya berfokus pada
pengampunan  dosa, tetapi  juga
melibatkan  transformasi  spiritual
individu. Dalam pelaksanaan taubat,
manusia harusnya mengetahui konsep
taubat itu sendiri secara komprehensif,
karena  dalam realita  kehidupan
manusia, banyak terjadi pelaksanaan

2 Khoirul Muzakki, Tribunnews.com, September
2021,  diakses 10 November 2023,
https://jateng.tribunnews.com/2021/09/22/tobat-
lombok-pengguna-narkoba-ini-kembali-ditahan-

dan-menyesal




taubat secara tidak optimal.> Banyak
juga dari masyarakat yang memahami
taubat hanya sebagai ajaran yang
dilakukan ketika sedang dalam keadaan
terpuruk sedangkan dalam keadaan lain
mereka meninggalkan ajaran taubat dan
kembali pada perbuatan dosa.*

Sejak zaman Rasulullah Saw,
telah ada upaya menafsirkan al-Qur'an
untuk mencari dan menemukan makna
yang terkandung di dalamnya. Untuk
mencapai hasil penafsiran yang baik
dan benar, seorang Mufassir harus
memenuhi syarat-syarat sebagai
mufassir dan juga harus mengikuti
metode penafsiran yang baik dan
benar> Ada banyak pemahaman
mengenai makna taubat dikalangan
umat islam. Setiap manusia berpotensi
memiliki sudut pandang yang berbeda,
terutama Dberkaitan dengan standar
taubat yang diterima oleh Allah Swt.
Perbedaan pemahaman ini tidak hanya
disebabkan oleh perbedaan tingkat
pemahaman mereka tentang agama,
tetapi bagaimana latar  belakang
kehidupan setiap orang yang dominan
juga dapat mempengaruhi perspektif
mereka tentang dosa yang mereka
lakukan.

Penelitian mengenai kata taubat
ini bukan yang pertama kali ditulis,
terdapat beberapa penelitian yang
berhubungan tentang pembahasan kata
taubat, dintaranya; Pertama, Jurnal
dengan judul “Konsep Taubat Menurut
Imam  Al-Ghazali Dalam  Kitab
Minhajul Abidin”, yang ditulis oleh Ali
Ridho pada tahun 2019. Perbedaannya
adalah jurnal ini mengkaji tentang
konsep taubat yang ada dalam kitab
Minhajul Abidin karya Imam Al-
Ghazali,  sedangkan  artikel  ini

3 Muhammad Huda, Hadis Tentang Taubat
Dari Suatu Dosa tetapi Masih Melakukan Dosa
Yang Lain (UIN Sunan Kalijaga), 4.

4 . Enovia Lendra, Hakikat Taubat dan
Implementasinya menurut Al-Qusyairi, (Jurnal
Al-Aqidah:, Volume 14, Edisi 1, Juni 2022), 76.
5 Syahrin Pasaribu, Metode Mugqoron dalam Al-
Qur’an, Wahana Inovasi , Volume 9 No.l Jan-
Juni 2020 Issn : 2089-8592. 1.

membahas konsep taubat dalam al-
Qur'an menurut dua penafsiran. Kedua,
Artikel Jurnal berjudul “Konsep Taubat
Dalam Al-Qur’an” Oleh Miftahus Surur
pada tahun 2018 Jurnal Kaca Jurusan
Ushuluddin STAI Al Fithrah.® Jurnal ini
mengkaji konsep taubat menggunakan
metode induktif, yaitu
mengamati semua ayat-ayat tentang
taubat dari berbagai macam literatur
tafsir untuk mendapatkan kesimpulan
umum yang komprehensif. Sedangkan
penulis menggunakan metode
komparatif dan fokus hanya pada dua
pendapat mufasir. Ketiga, Penelitian
lain yang ditemukan dan mengandung
substansi metode komparatif adalah
tesis yang ditulis oleh irwan
muhibbudin, mahasiswa jurusan tafsir
hadits UAI dengan judul “Tafsir Ayat-
Ayat Sufistik (Studi Komparatif Tafsir
Al-Qusyairi Dan Al-Jaylani)”.” Thesis
ini membahas tentang bebrapa magamat
tasawwuf diantaranya taubat, zuhud,
tawakkal, ridha, wara, dan sabar.
Sedangakn penulis hanya fokus pada
satu tema yaitu taubat. Dari beberapa
penelitian yang telah disebutkan, belum
ada penelitian yang membahas tentang
perbandingan konsep taubat dalam kitab
tafsir Al-Asas fi al-Tafsir dan Tafsir Al-
Azhar, oleh karena itu penulis tertarik
untuk membahas mengenai kajian
tersebut.

METODE PENELITIAN

Jenis penelitian yang digunakan
adalah penelitian normatif atau study
kepustakaan (/ibrary research), sasaran
penelitian ini adalah literatur-literatur
yang mempunyai relevansi dengan
objek penelitian. Menggunakan
pendekatan  kualitatif ~ (Qualitative
research). Sumber data primer artikel
ini adalah kitab Tafsir al-Asas fi al-
Tafsir dan Tafsir al-Azhar. Sedangkan
sumber data sekunder didapatkan dari
buku-buku, jurnal-jurnal, skripsi, tesis

¢ Surur, “Konsep Taubat Dalam Al Qur’an.”
7 Muhibbudin.1, Tafsir Ayat-Ayat Sufistik (Studi
Komparatif Tafsir AI-Qusyairi Dan Al-Jaylani),
Tesis Universitas Al-Azhar Indonesia 2018.



dan literatur lainnya yang ada kaitannya
dan mendukung artikel ini. Dalam
metode pengolahan data, artikel ini
menggunakan lima yaitu pemeriksaan
data  (editing), klasifikasi  data
(classifying), verifikasi data (verifying),
tahap analisis (analysing) dan terakhir
yaitu pembuatan kesimpulan
(concluding)®. Pada tahap analisis
merujuk kepada kitab tafsir yaitu kitab
Tafsir al-Asas fi al-Tafsir dan Tafsir al-
Azhar dengan menggunakan kajian teori
komparatif agar ditemukan persamaan
dan perbandingan makna taubat pada
dua kitab tafsir tersebut

Definisi Taubat

Kata Taubat secara etimologis
adalah berasal dari bentuk masdar dari
fi'il tsulatsi mujarrad yaitu kata--U

Lgcsh yang berarti kembali dan
menyerah. Hal ini sebagaimana dalam
ungkapan, “seseorang telah bertaubat”
yang artinya seseorang itu telah kembali
dari berbuat dosa. Dalam keadaan yang
demikian ia menjadi orang yang
bertaubat. Dalam Kamus Besar Bahasa
Indonesia taubat berarti kembali kepada
jalan yang benar, sadar dan menyesal
akan dosa (perbuatan salah atau jahat)
dan berniat akan memperbaiki tingkah
laku dan perbuatan tersebut. Yaitu
berjanji  tidak  akan
kejahatan yang pernah dilakukan’.
Taubat mendapat porsi perhatian yang
sangat  besar  dalam  al-Qur'an,
sebagaimana tertuang di berbagai ayat

mengulangi

dari surat ~ Makiyyah ~ maupun
Madaniyyah.!?
8 Metode Pengolahan Data,

https://dglab.id/metode-pengolahan-data-
tahapan-wajib-yang-dilakukan-sebelum-
analisis-data , (29 Juni 2021).

% Tim Redaksi Kamus Besar Bahasa Indonesia,
Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta:
Depdikbud Balai Pustaka, 2002), 1202.

10 Zaky Taufik Hidayat. Konsep Taubat dalam
Al-Qur’an menurut Sayyid Quthb, (Universitas
Islam Negeri Sultan Syarif, 2010) Diakses dari
http://repository.uin-suska.ac.id. 33.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

Kata taubat ketika disandarkan
kepada hamba, artinya bahwa hamba itu
kembali kepada Allah Swt dalam
ketaatan setelah melakukan kesalahan.
Sedangkan jika disandarkan kepada
Allah Swt, artinya bahwa Allah Swt
menerima taubat, memaafkan, dan
mengampuni dosa hambanya. Allah Swt
mempunyai sifat al-Tawwab, yang
berarti maha pengampun; Dia memberi
ampunan kepada hamba-hamba-Nya.
Kata tdba ketika digunakan dalam
kalimat taballah ‘alaih mempunya arti
"Allah mengampuni seseorang dan
menyelamatkan mereka dari perbuatan
jahat." Namun, ketika kata tawwdb
digunakan sebagai keterangan yang
dinisbahkan kepada manusia, yang
berarti bahwa ia banyak kembali kepada
Allah.!!

Sebagian  orang  memaknai
taubat hanya dengan asumsi bahwa
taubat hanya  diwajibkan  untuk
seseorang yang melakukan dosa besar
saja.  Akibatnya  sering  timbul
pertanyaan, “untuk apa bertaubat, kan
saya  tidak  melakukan  dosa”?
Pemahaman seperti ini sangat penting
untuk diluruskan sebab taubat berlaku
bagi semua tingkat keimanan; pelaku
dosa besar ataupun dosa kecil harus
bertaubat, dan orang yang bertaubat
harus selalu memperbaharui taubatnya.
Karena taubat merupakan suatu
kewajiban

Ayat Taubat Dalam Al-Qur'an

Dalam Kamus Al-Mu’jam al-
Mufahras li  al-Fadz  al-Qur'an
disebutkan 87 kali kata taubat dengan

!! Tbrahim al- Karazkani, Taman Orang-Orang
Yang Bertaubat (Jakarta: Pustaka Zahra Cet,1
2005), 21.



semua bentuk turunanya dalam al-
Qur’an dengan enam bentuk, yaitu:!?

1. Dalam bentuk fi’il madhi sebanyak 34
kali

2. Dalam bentuk fi’il Mudhori’ sebanyak
21 Kali

3. Dalam bentuk fi’il Amr sebanyak 8 kali

4. Dalam bentuk isim fa’il sebanyak 14
kali

5. Dalam bentuk masdar sebanyak 8 kali

6. Dalam bentuk Isim makan, isim zaman

atau masdar mim disebutkan hanya 2
C)

Metode Beberapa Pentafsiran Al-Qur’an

Terdapat beberapa metode yang
digunakan untuk menafsirkan al-Qur'an,
yaitu;'?

1. Metode Tahlili (Analisis)

Metode  Tahlili  merupakan
metode yang bertujuan untuk
menjelaskan  ayat-ayat  al-Qur'an
dalam segala aspeknya. Metode ini
memungkinkan seorang penafsir
untuk menafsirkan ayat-ayat al-
Qur'an dari awal hingga akhir, serta
surah demi surah sesuai dengan
urutan mushaf uthmani. Metode ini
mencakup semua aspek yang
berkaitan dengan setiap ayat,
mencakup makna, gramatika, kosa
kata, hukum, sastra, asbabun nuzul,
dan lain sebagainya."

Beberapa langkah yang
digunakan dalam metode Tahlili
adalah menjelaskan munasabah atau
keterkaitan dalam al-Qur'an,

menjelaskan Asbab al-nuzil, analisa
kosa kata bahasa arab dan menjelaskan
kandungan ayat secara global."

12 Abd Al-Bagqi, AI-Mu’jam Al-Mufahras Li Al-

Fadz Al-Qur’an Al-Karim, 156-158.

13 Nashruddin Baidan, “Metodologi Penafsiran
Al-Qur’an”, (Yogyakarta; Pustaka Pelajar;
2005)2.

14 Uswatun. H, Fajar 1, Metode-metode

Penafsiran Al-Qur’an, (Universitas Sains Al-
Qur’an Jawa Tengah 2017) 4.

5 M. Gufran , Rahmawati, Ulumul Qur’an
(Yogyakarta, Teras:2013), 183-184.

2. Metode Ijmali (Global)

Metode Ijmalt (Global)
merupakan metode yang menguraikan
ayat-ayat al-Qur'an secara ringkas
tetapi mencakup keseluruhan, dengan
bahasa yang masyhur dan mudah
dicerna oleh pembaca. Pembahasan
disusun secara sistematis sesuai dengan
susunan ayat-ayat dalam Mushaf.'¢

Metode ini menafsirkan ayat-ayat
secara ringkas dan umum tetapi tetap
jelas. Metode [jmali menurut al-
Farmawi adalah penafsiran al-Qur'an
berdasarkan urutan ayat dengan
penjelasan yang ringkas dan bahasa
yang sederhana, sehingga orang awam
dan intelektual mudah memahami.'’

3. Metode Maudt’i (Tematik)

Metode Maudi’i merupakan
metode yang membahas ayat-ayat
al-Qur'an sesuai dengan judul atau
tema tertentu. Penafsiran dengan
menggunakan metode ini tidak
dilakukan ayat demi ayat, tetapi
dengan mengumpulkan semua ayat
yang relevan dan  kemudian
dipelajari secara menyeluruh dan
mendalam dari berbagai aspek yang
terkait dengannya, seperti kosakata,
Asbab al-nuzil dan lainnya. Semua
analisis disertai dengan penjelasan
rinci dan mendalam, disertai bukti
ilmiah yang dapat kuat dari al-
Qur'an, hadith dan pemikiran
rasional.'®

4. Metode Mugqaran (Komparatif)
Metode penelitian perbandingan
(komparatif) adalah salah satu model
penelitian dalam al-Qur'an atau tafsir.
Istilah "komparatif" secara bahasa

16 Baidan, “Metodologi Penafsiran Al-Qur’an”,
13.

17" Abd. Muin Salim, Metodologi Ilmu Tafsir,
(Yogyakarta, Teras 2010) 45.

18 Uswatun. H dan Fajar 1, Metode-metode
Penafsiran Al-Qur’an, (Universitas Sains Al-
Qur’an Jawa Tengah 2017) 9.



berarti membandingkan dua hal yang
memiliki makna yang sama. Secara
teoritik, penelitian komparatif dapat
dilakukan dengan mempertimbangkan
berbagai faktor, seperti
perbandingan anatara ayat dengan ayat
dalam al-Qur'an, antar ayat dengan
hadits, perbandingan
tokoh, perbandingan rentang waktu dan
lainya."

Metode komparatif (muqgarin) dapat
dikategorikan dalam tiga bentuk yaitu;
(1) Membandingkan nash yang sama
atau mirip redaksinya dalam dua kasus
atau lebih, dan atau mempunyai redaksi
yang berbeda dalam satu kasus yang
sama. (2) Membandingkan ayat al-
Qur'an dengan hadis yang dari teksnya
terlihat bertentangan. 3)
Membandingkan beberapa pendapat
ulama’ tafsir dalam menafsikan al-
Qur'an.”’

Tujuan penelitian perbandingan
secara metodologis adalah untuk
menemukan persamaan dan perbedaan
antara kedua ide yang dibandingkan,
mengidentifikasi  kekurangan  dan
kelebihan dari masing-masing ide, dan
menghasilkan sintesa kreatif dari hasil
analisis kedua ide tersebut. Sedangkan
langkah-langkah penelitian
perbandingan adalah menentukan tema
yang akan dikaji, mencari keterkaitan
dan faktor-faktor yang mempengaruhi
masing-masing pemikiran,
menunjukkan ciri khas dari masing-
masing pemikiran, melakukan analisis
yang kritis dan mendalam disertai
dengan data, kemudian membuat
kesimpulan yang menjawab rumusan
masalah dari sebuah penelitian.?’

Biografi Singkat Sa’id Hawwa dan
Prof. Dr. Hamka

19 Abdul Mustagim, Metode Penelitian Al-
Quran dan Tafsir ( Yogyakarta: Idea Press,
2014), 132-133.

20 Nashruddin Baidan, “Metodologi Penafsiran
Al-Qur’an”, 65.
21 Ibid., 137.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

1. Sa’ld Hawwa  Sa’id Hawwa
mempunyai nama lengkap Sa'id bin
Muhammad bin Did Hawwa, ia lahir
pada tahun 1935 di Hamah, Syria.?
Pada saat itu politik Suriah sedang
dikuasai oleh Perancis. la adalah
seorang da’i yang dikenal dengan ke
zuhud-an nya. Ibunya meninggal ketika
Sa’id Hawwa berusia dua tahun. Setelah
itu, Sa’idd Hawwa tinggal di rumah
neneknya, di bawah bimbingan ayahnya
yang merupakan seorang pemberani dan
pejuang yang pada saat itu berjihad
melawan penjajahan Prancis. Sa’id
Hawwa tumbuh menjadi seorang
pemuda yang tegar dan pemberani
berkat darah pejuang yang dia bawa dari
ayahnya juga karena kondisi kota
Suriah.”® Keluarga Sa’id Hawwa hidup
sederhana, saat dia masih kecil.

Sa’id Hawwa mengawali
perjalanan  intelektualnya  dengan
menimba ilmu kepada beberapa Syaikh
di kota Syiria. Diantara guru-guru
beliau yaitu Syaikh Abdul Karim ar-
Rifa’i, ulama’ masyhur berasal dari
kota Hamma. Syaikh Abdul Wahab
Dabas Wazit, Syaikh Muhammad al-
Hamid, Syaikh Ahmad al-Murad,
Syaikh Muhammad Ali al-Murad,
Syaikh Muhammad al-Hashimi,
Mustafa az-Zarqa, Mustafa as-Siba‘i,
Fauzi Faidullah dan beberapa ulama’
lainnya.**

Pemikiran Sa’id Hawwa
disampaikan melalui buku-buku yang
tersebar luas dan dapat diakses oleh
semua orang Beberapa karya Sa’id
Hawwa menunjukkan bahwa dia

2 Sa‘ild Hawwa, al-Islam;Penerjemah,
Fakhruddin Nur Syam, Muhil Dhofir, (Jakarta:
Gema

Insani, 2004), 3.

3 Sa‘ild Hawa, Menyucikan Jiwa: Konsep
Tazkiyatun Nafs Terpadu (Jakarta: Rabbani
Press, 1995), 11.

24 Al-Mustasyar ‘Abdullah Al-‘Aqil, Mereka
Yang Telah Pergi; Tokoh-Tokoh Pembaharuan
Pergerakan Islam Kontemporer., Penerjemah
Fachruddin (Jakarta : al-I’tisham Cahaya Umat,
2003), h. 401.



selaras dengan perspektif gerakan Islam
dan tokoh pendiri Ikhwan yaitu Hasan
al-Banna. Pola pikir keagamaannya
juga dipengaruhi oleh gurunya. Secara
umum, keyakinan agama Sa’id Hawwa
termasuk dalam kelompok Islam Sunni
yang disebut Ahli Sunnah wa al-
Jama'ah. Hal ini dapat dilihat dari
penafsirannya tentang masalah figh,
aqidah, dan tasawuf dalam Tafsir al-
Asas Fi al-Tafsir, yang terdiri dari
sebelas jilid besar.”’ Beberapa karya
beliau dalam bidang tasawwuf yaitu
Tarbiyatuna al-Ruhiyyah, Al-Mustkhlas
ft Tazkiyah al-Anfus, As-Siddigina wa
ar-Rabbaniyyina min Khilal an-Nusus
wa Hikam Ibnu ‘Ataillah as-Sakandari,
Allah Jalla Jalaluhu dan masih banyak
lainnya.*®

la wafat pada tanggal 9 Maret 1987
pada wusia 57 tahun karena sakit
komplikasi di kota Amman, Yordania.
Jenazahnya dishalatkan di Masjid Al-
Faiha' Al-Syumaisani, dan kemudian
dikebumikan di pemakaman Sahab di
wilayah selatan Amman.*’

2. Prof Dr. Hamka Hamka merupakan
singkatan dari nama lengkapnya yaitu
Haji Abdul Malik bin Abd Karim
(Amrullah), ia lahir pada tanggal 14
Muharram (1326 H) / 17 Februari
(1908 M) di desa Tanah Sirah tepatnya
daerah Sungai Batang, tepi Danau
Kaninjau, Sumatra Barat. Hamka
merupakan putra dari Syekh Haji
Abdul Karim Amrullah yang bisa
dipanggil Inyik Deer. Ayahnya adalah
seorang pembaharu di Minangkabau

2> Mhd. Idris, Karekteristik Kitab Al-Asas Fi
Al-Tafsir Karya Sa’id Hawa (Jurnal Ulinnuha
Vol. 8 No.1/Juni 2019)116.

26 Septiawadi, Penafsiran Sufistik Said Hawwa
dalam Al-Asas fi Al-Tafsir (Disertasi UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta. 2010), 46-50.

27 Al-Mustasyar ‘Abdullah Al-‘Aqil, Mereka
Yang Telah Pergi; Tokoh-Tokoh Pembaharuan
Pergerakan Islam Kontemporer...hlm.409.

dan  ulama’ yang  terkemuka
dimasanya.?®

Hamka kecil belajar di Pondok
Pesantren “Sumatera Tawalib” desa
Padang Panjang yang didirikan oleh
ayahnya, menggunakan materi cara
lama dan sistem kurikulum klasik.
Masa kecil Hamka diisi dengan belajar
macam ilmu alat, seperti ilmu
gramatik (nahwu), morfologi (shorof),
figih dan tafsir al-Qur'an. Kitab tafsir
yang pertama kali dikaji oleh Hamka
adalah Tafsir Jaldlain.* Syaikh Ibrahim
Musa Parabek, sutan Marajo, Engku
Mudo Abdul Hamid dan Zainuddin
Labay el-Yunusy adalah beberapa guru
beliau ketika mengenyam pendidikan
di Padang Panjang.

Hamka adalah seorang ulama’
terkenal, aktivis politik, sastrawan,
filosof, dan aktivis Muhammadiyah.
Hamka Dberpartisipasi aktif dalam
gerakan Muhammadiyah. Dia
bergabung dengan pendirian
Muhammadiyah pada tahun 1925
dalam upaya menghapus khurafat,
bid'ah, dan praktik kebatinan sesat di
Padang Panjang. Pada tahun 1946, dia
dipilih oleh konfrensi Muhammadiyah
untuk menjadi Majelis Pimpinan
Muhammadiyah di Sumatra Barat,
menggantikan S.Y.Sutan Mangkuto.
Pada tahun 1953, Hamka juga dipilih
sebagai Penasehat Pimpinan Pusat
Muhammadiyah. Hamka bukan hanya
seorang wartawan, penulis, editor, dan
penerbit, tetapi juga aktif dalam hal
keagamaan dan politik.*°

Beberapa karya Hamka yaitu:*!
Tasawuf modern (1983), Lembaga

28 Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya
Hamka, (Penerbit Noura (PT Mizan Publika);
2017), 3.

2 Endad Musaddad, Studi Tafsir di Indonesia,
(Tangerang: Sintesis, 2012), 117.

30 Yanuardi Syukur dan Arlen Ara Guci, Buya
Hamka Memoar Perjalanan Hidup Sang
Ulama, (Solo, Tiga Serangkai, 2017) 115.

31 Nur Hikmah R, Konsep Tawassul Dalam Al-
Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Al-Misbah



Budi (1983), Falsafah Hidup (1950),
Perkembangan Tasawwuf dari Abad
ke Abad (1950), Lembaga Hidup
(1962), Pelajaran Agama Islam (1952),
Tafsir al-Azhar  (1958), Ayahku;
Riwayat Hidup Dr. Haji Amarullah dan
Perjuangan Kaum Agama di Sumatera
(1958), Kenang-kenangan Hidup lilid I-
IV (1979), Islam  dan  Adat
Minangkabau (1984), Sejarah umat
Islam Jilid I-IV (1975). Pelajaran Agama
Islam, Pandangan Hidup Muslim dan
Sejarah Umat Islam yang ditulis di
tahun 1955.

Hamka menghembuskan nafas
terakhir pada tanggal 24 Juli 1981
pada usia 73 tahun.* Beliau
dishalatkan di Masjid Agung Al-Azhar
dan dimakamkan di TPU Tanah Kusir
dengan gelar Pahlawan Nasional.”
Sebagai bentuk penghormatan jasa
kepada Hamka, didirikan perguruan
tinggi Muhammadiyah yaitu
Universitas Muhammadiyah Prof. Dr.
Hamka yang bertempat di jakarta. Juga
kisah hidup dan perjuangan beliau
diangkat menjadi sebuah film layar
lebar yang berjudul “Buya Hamka”
yang tayang pada 20 April 2023 dan
film berjudul “Hamka dan Siti Raham”
yang tayang pada 21 Desember 2023

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pentafsiran ayat-ayat taubat dalam
Al Qur’an banyaknya pengulangan kata
taubat dalam al-Qur'an dan terletak pada
tempat yang berbeda, maka artikel ini
fokus pada lima ayat yang menjelaskan
tentang konsep taubat dan apa saja yang
dilakukan dalam proses taubat;

1. Penafsiran Sa’id Hawwa
a. Qs. At-Tahrim (66) : 8

dan Al-Azhar), Skripsi IAIN Manado 2019, hal.
33-34.

32 Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya
Hamka...hlm 249.

33 Irfan Hamka, Ayah : Kisah Buya Hamka,
(Jakarta: Republika, 2013) 244.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

Artinya: “Wahai orang-orang yang
beriman, bertobatlah kepada Allah dengan
tobat yang semurni-murninya. Mudah-
mudahan  Tuhanmu akan  menghapus
kesalahan-kesalahanmu dan
memasukkanmu ke dalam surga yang
mengalir di bawahnya sungai-sungai.”*

Sa’ld Hawwa menafsirkan taubat
nasuha dalam ayat diatas adalah taubat
sadigah dan taubat khalisah yaitu taubat
yang jujur, benar, bersih dan tulus.®
Kemudian Sa’idd Hawwa mengutip

penjelasan dari Tafsir an-Nasafi;
w2se 5 1 gl W) s By sl O
Clerlo @ Wil el L )
e ol & Aggally A Allenzay
elzzie

Yang dimaksud adalah taubat
yang bisa menjadi nasihat bagi manusia
lain. Artinya dengan bertaubat bisa
mengajak orang melakukan hal seperti
kita, sebab pengaruhnya akan tampak
nyata pada kehidupan orang yang
melakukannya.  Perwujudan  taubat
adalah dengan ketekunan dan tekad
yang kuat.*¢

Dalam tafsirnya, Sa’id Hawwa
membahas perspektif ulama tentang
proses bertobat. Pertama, meninggalkan
perbuatan dosa sepenuhnya. Kedua,
menyesali perbuatan yang salah pada
masa lalu dan bertekad untuk tidak
melakukannya lagi. Ketiga,
menyelesaikan haknya terkait dengan
hak dan kesalahan dengan manusia.
Jadi, taubat menghapus kesalahan masa
lalu sebagaimana Islam menghapus
jahiliyah.?” Taubat nasitha didefinisikan
oleh Sa'id Hawwa dan Tustar1 sebagai
magam yang terus ada pada seseorang

3 Al-Quran, terjemah dan tafsir
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-66-at-
tahrim/ayat-8

3 Sa’idd Hawwa, Al-Asas Fi al-Tafsir (Kairo;
Darussalam 2003) Jilid 10, Cet ke-6, 6004.

36 Tbid.,6004.

37 Ibid., 6013.




sampai dia meninggal dan diyakini akan
kembali lagi. Menurut ayat diatas, hal-
hal seperti ini yang akan membawa
seseorang ke surga sesuai janji Allah
Swt. bagi orang yang melakukan taubat
nasiiha.

Pada ayat ini, Sa’idd Hawwa
menafsirkan taubat sebagai perubahan
tingkah laku dengan amal salih. Tujuan
dari perubahan perilaku dan beramal
salith adalah untuk memastikan bahwa
orang yang bertaubat dapat berdampak
positif pada orang lain. Dalam hal ini,
nasiha adalah taubat seumur hidup.
Karena taubat adalah cara untuk
mendekatkan diri dengan Allah. Selain
merasa dekat, rohani juga dapat
disucikan dengan taubat. Hal ini akan
membuka tabir antara hamba dan
rahasia ghaib, yang disebut kasyaf
dalam tasawwuf.8

b. Qs. Al-Maidah (5) : 39

Artinya:  “Maka, siapa  yang
bertobat setelah melakukan kezaliman dan
memperbaiki  diri, sesungguhnya Allah
menerima tobatnya. Sesungguhnya Allah
Maha Pengampun lagi Maha
Penyayang.

Ayat ini berkaitan dengan ayat
sebelumnya yang membahas tentang
kejahatan yaitu pencurian. Maka ayat ini
menjelaskan tentang taubat bagi seorang
pencuri.

alb U %, yang dimaksud
kezaliman dalam ayat ini adalah mencuri,
maka memperbaikinya adalah dengan
’Cl:a/\j. Sa’idd Hawwa dalam penafsiranya
menjelaskan cara memperbaiki atau cara
bertaubat bagi seorang pencuri laki-laki

maupun  perempuan adalah  dengan
mengembalikan hak atau barang yang telah

38 Ibid., 6013.

3% Al-Qur’an, terjemah  dan tafsir,
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-5-al-
maidah/ayat-39

dicuri. Maka Allah Swt. akan mengampuni

dosanya.*’
Dalam penafsirannya juga
dijelaskan ~ mengenai  pencuri  dan

hukumannya, yaitu:* Pencurian adalah
mengambil harta milik orang lain dengan
cara sembunyi-sembunyi. Para ulama’
berpendapat bahwa  batas = minimal
diperbolehkan hukum potong tangan bagi
pencuri adalah setara dengan seperempat
dinar emas.

¢. Qs. An-Nahl (16) : 119
Artinya: “Kemudian, sesungguhnya
Tuhanmu (mengampuni) orang-orang yang
melakukan keburukan karena kebodohan
(tidak menyadari akibatnya), lalu bertobat
dan memperbaiki (dirinya). Sesungguhnya
Tuhanmu setelah itu benar-benar Maha

Pengampun lagi Maha Penyayang. ™

Sa’id Hawwa menafsirkan ( bi?—a

;\j\.é.?- ;;EJ\) yaitu orang yang berbuat jahat

secara spontan tanpa memikirkan akibat
yang akan ditimbulkan. Kejahatan yang
mereka lakukan disebabkan oleh nafsu yang
menguasi mereka, maka tujuannya adalah
sebagai pemuas nafsu bukan karena

ketidaktaatan kepada Tuhan.** Pada ayat ( &(

12200 /\3 &5 ;,\;_; :f: \5_’;6)’ Sa’id Hawwa

menafsirkan taubat dalam ayat ini adalah
meninggalkan  perbuatan dosa  yang
dilakukan dan mulai mengerjakan ketaatan.
Dalam hal ini mereka harus menebus
kejahatan yang telah dilakukan dengan
merealisasikan niat baik yang sebelumnya
belum mereka realisasikan.**

Kemudian Sa’id Hawwa
membahas munasabah ayat dengan ayat. Di

40 Sa’id Hawwa, Al-Asas Fi al-Tafsir Jilid
3...hlm.1376.

4l Ibid.,1383.

4 Al-Quran, terjemah  dan tafsir,
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-16-an-
nahl/ayat-119

4 Sa’id Hawwa, Al-Asas Fi al-Tafsir Jilid
6...him.3004.

4 Ibid., 3004-3005.




dalam kitab Tafsir Al-Asas Fi al-Tafsir
dijelaskan bahwa tema mengenai larangan
dan kebolehan dalam al-Qur'an adalah salah
satu hal yang paling berbahaya dalam
kehidupan manusia. Allah Swt. adalah
penentu atas sesuatu yang dibolehkan
maupun yang dilarang, akan tetapi Allah
Swt. telah menjadikan kebolehan dan
larangan bergantung pada hawa nafsu yang
merupakan  permainan  dari  shaitan.
Sebagimana Firman-Nya dalam Qs. Al-
Bagarah (2) ayat 168-169 yang menjelaskan
bahwa sesungguhnya shaitan merupakan
musuh yang nyata dan ia hanya menyuruh
manusia untuk berbuat jahat dan keji serta
mengatakan tentang Allah apa yang tidak
kamu ketahui. Seperti mengharamkan apa
yang tidak diharamkan oleh Allah Swt.*

d. Qs. An-Nisa’ (4) : 17

Artinya: “Sesungguhnya tobat yang
pasti diterima Allah itu hanya bagi mereka
yang  melakukan  keburukan  karena
kebodohan, kemudian mereka segera
bertobat. Merekalah yang Allah terima
tobatnya. Allah Maha Mengetahui lagi
Maha bijaksana.”*’

Pada ayat di atas dijelaskan
mengenai taubat yang dilakukan oleh orang
yang berbuat dosa karena kebodohan dan

setelah  menyadari  mereka  segera
melakukan taubat. gf‘b\ ‘_515 5;53\ L/E}
Mengenai penerimaan taubat oleh Allah

Swt. Sa’idd Hawwa menjelaskan ada dua

makna dalam penggunaan kata “L;L:G” pada

-

ayat diatas. Pertama, yaitu kata “_J&” pada

ayat diatas bukan berarti suatu kewajiban
bagi Tuhan, karena tidak ada suatu apapun
yang mewajibkan Tuhan untuk berbuat.

Kedua, yaitu kata “_J&” merupakan ta kid

yang berfungsi untuk memperkuat janji
Allah Swt. artinya, Allah tidak mungkin

4 Ibid., 3005.
46 Al-Quran, terjemah  dan tafsir,
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-4-an-

nisa'/ayat-17

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

tidak menepati janjiNya dalam penerimaan
taubat.”’

Kemudian Sa’idd Hawwa

melakukan analisa pada kata

(ijLé-é-), kejahilan yang dimaksud

pada ayat diatas adalah jahil yang
diiringi dengan akal (Jill Jiwy)
bukan jahil yang diiringi oleh ilmu
(pa) Jiay). Jahil yang diiringi oleh
akal artinya ia memilih kenikmatan
yang bersifat sementara
dibandingkan kenikmatan yang
bersifat abadi. Kategori jahil
tersebut menurut Sa’id Hawwa
adalah orang yang faham bahwa
yang dilakukan adalah perbuatan
dosa, akan tetapi ia tidak mau
menggunakan akal untuk berfikir
karena lebih mendahuluhan nafsu
untuk kenikmatan yang
sementara.*®

Selanjutnya tentang orang
yang segera bertaubat, dalam Tafsir
al-Asds FT al-Tafsir dijelaskan:*

“Kemudian mereka melakukan
taubat dalam waktu yang dekat,
yaitu sebelu, datangnya
kematian”.

Pengertian kata qarib, taubat
dilakukan pada masa sebelum nyawa
sampai dikerongkongan, yang berarti
orang yang berbuat dosa harus
melakukan taubat sebelum kematian.
Makna taubat menurut penjelasan Sa’id
Hawwa di atas menunjukkan kesadaran
bagi orang yang merasakan hubungan
dekat dengan Tuhan. Menurut Sa’id
Hawwa, taubat harus muncul dari
kesadaran atau sebagai pilihan, bukan
karena terpaksa. Seperti adanya tanda-
tanda  kematian  semakin  dekat.
Sebaliknya, taubat tidak diterima bagi

47 Sa’tdd Hawwa, Al-Asas Fi al-Tafsir Jilid
2...him.1017.

43 Ibid.,1017.

4 Ibid.,1017-1018.



mereka yang menunda-nunda sampai
kematian dekat.

Hal di atas menunjukkan bahwa
saat kematian adalah saat tidak
diterimanya taubat. Ad-Dhahak berkata
setiap taubat sebelum datang kematian
adalah dekat. Di dalam hadith hasan
Rasulullah Saw bersabda;>®
“Sesungguhnya Allah Swt akan
menerima  taubat seorang hamba,
selama  (ruhnya) tidak  sampai
tenggorokan. Artinya segala sesuatu
sebelum kematian itu dekat dan
Menandakan kita untuk berhati-hati
karena ketika ajal datang taubat
seseorang tidak akan diterima”.

e. Qs. Al-Furqan (25): 70

Taubat tidak bisa dibuktikan hanya
dengan ucapan, melainkan diiringi dengan
tindakan yaitu melakukan amal-amal salih,
Allah Swt. berfirman dalam Qs. al-
Furgan ayat 70:

Artinya:  “Kecuali, orang yang
bertobat, beriman, dan beramal saleh.
Maka, Allah mengganti kejahatan mereka
kebaikan. Allah Maha

«5l

(dengan)
Pengampun lagi Maha Penyayang.
Sa’id Hawwa menafsirkan kata
taubat yang dalam ayat ini adalah taubat
nasitha, melalui taubat nasitha Allah Swt.
akan membantu mereka untuk selalu
melakukan amal baik sebagai pengganti
amal buruk yang telah dikerjakan di masa
lampau. Taubat nasitha juga dapat merubah
perbuatan tidak baik menjadi baik.
Sebagaimana dinyatakan oleh Sa’id
Hawwa, taubat murni dapat dibuktikan
dengan amal salih karena kejahatan yang
telah terjadi sebelumnya akan berganti
menjadi amal baik, sehingga kejahatan akan
terhapus.”> Dalam penafsiranya Sa’id
Hawwa menginginkan wujud nyata dalam
bertasawwuf. Seperti yang dikatakan,
taubat tidak dapat mencapai tujuan untuk

30 Tbid.,1018.

>1 Al-Qur’an, terjemah dan tafsir,
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-25-al-
furqan/ayat-70

2 Sa’id Hawwa, Al-Asas Fi al-Tafsir Jilid
7...him.3879.

mengganti keburukan dengan kebaikan jika
tidak ada upaya perbaikan, yang mencakup
perubahan sosial. Ini adalah ciri tasawwuf
Sa’id Hawwa yang ingin mengubah
masyarakat melalui pendidikan ruhani.
Dengan melihat penafsiran-penafsirannya
di atas secara metodologis, kita dapat
mengatakan bahwa penafsirannya disebut
sebagai tafsir sufi ishari karena ia
menggunakan makna ishari yang berdasar
pada makna zahir.

2. Penafsiran Prof. Dr. Hamka

a. Qs. At-Tahrim (66) : 8
Artinnya:  “Wahai  orang-orang
yang beriman, bertobatlah kepada Allah
dengan tobat yang semurni-murninya.
Mudah-mudahan
menghapus  kesalahan-kesalahanmu dan
memasukkanmu ke dalam surga yang

Tuhanmu akan

mengalir di bawahnya sungai-sungai. >

Dalam ayat ini Hamka memberi
penafsiran yang diawali seruan bagi orang
yang beriman agar melindungi diri dan
keluarganya dari azab api neraka. Seruan
juga bagi mereka yang beriman baik yang
melakukan dosa atau tidak untuk segera
bertaubat dengan taubat yang sebenar-
benarnya.>*

N\
N\

Hamka menafsirkan Kkata

2
z 03 %

9,25 dengan makna taubat yang sejati,

karena asal dari kata nasuha adalah nashith
yang artinya bersih. Maka makna taubat
nasitha dalam tafsir al-Azhar adalah taubat
sejati atau taubat yang bersih. Dalam kitab
tafsimya Hamka mengutip beberapa makna
taubat nasuha dari beberapa ulama ahli
tasawwuf diantaranya;*’
1. Sa’id bin Jabair, beliau
berpendapat  taubat  yang
diterima adalah taubat nasiha

jika memenuhi tiga syarat
yaitu; ada rasa takut taubatnya

33 Al-Qur’an, terjemah dan tafsir
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-66-at-
tahrim/ayat-8

S“Hamka, Tafsir Al-Azhar jilid 10,(Pustaka
Nasional Pte Ltd Singapura : 1989) 7512.

3 1bid., 7514




tidak  diterima,  berharap
taubatnya  diterima, dan
terakhir adalah berkomitmen
untuk taat.

2. Sa’id bin al-Musayyab, beliau
berpendapat bahwa taubat
nasitha  adalah  memberi
nasihat kepada diri sendiri dan
patuh pada nasihat tersebut.

3. Al-Kalbi, ia Dberpendapat
bahwa taubat nasiha adalah
meyesal dalam hati, meminta
ampunan dalam lisan dan
berhenti dalam perbuatan.

4.  Al-Junaidi al-Baghdadi,
berbeda dengan yang lain.
Menurut al-Junaidi al-
Baghdadi  taubat  nasuha
adalah ketika seseorang tidak
lagi ingat dosa dan
kesalahannya di masa lalu
karena fokus ia hanya pada
tuhannya.

b. Qs. Al-Maidah (5) : 39

Artinya:  “Maka, siapa  yang
bertobat setelah melakukan kezaliman dan
memperbaiki  diri, sesungguhnya Allah
menerima tobatnya. Sesungguhnya Allah
Maha Pengampun lagi Maha
Penyayang.””°

Ayat ini berkaitan dengan ayat
sebelumnya yaitu al-Maidah ayat 38 yang
membahas tentang hukuman bagi pencuri
laki-laki maupun perempuan. Adapun pada
ayat 39 merupakan solusi atau cara taubat
bagi laki-laki atau perempuan yang
mencuri.

Hamka dalam tafsirnya
menjelaskan bahwa barang siapa yang

taubat MLL A~ e, zalim yang dimaksud

dalam ayat ini adalah mencuri, maka yang
harus segera dilakukan adalah
mengembalikan harta yang dicuri kemudian
menyesal atas apa yang telah dilakukan dan
memperbaiki diri dengan banyak berbuat
kebaikan. Misalnya, membantu orang yang
teraniaya dan banyak bersadaqah. Dengan

%  Al-Quran, terjemah  dan tafsir,
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-5-al-
maidah/ayat-39

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

itu maka Allah akan memberi ampunan
kepadanya.’’

Hamka dalam ayat ini memberikan
penjelasan bahwa hukuman potong tangan
bagi pencuri adalah sebagai contoh yang
menakutkan dari Allah Swt. agar mereka
berpikir terlebih dahulu sebelum melakukan
suatu kejahatan (mencuri), sebab dengan
hukum potong tangan akan menyisakan
tanda yang bisa dilihat oleh masyarakat
lain.

Dikisahkan dalam Tafsir al-Azhar,
Sayyidina Umar bin Khatab pernah
mencabut hukum potong tang tangan yang
seharusnya akan dijatuhkan pada beberapa
yang diberi bayaran untuk membawa
beberapa ekor unta milik seorang saudagar,
akan tetapi mereka menyembunyikan
beberapa unta milik saudagar tersebut.
Setelah ditelusuri ternyata pekerja tersebut
tidak mendapat bayaran yang semestinya
dari si saudagar. Maka yang dihukum
potong tangan oleh Umar bukan orang yang
dipekerjakan akan tetapi si saudagar.*®

¢. Qs. An-Nahl (16) : 119

Artinya: “Kemudian, sesungguhnya
Tuhanmu (mengampuni) orang-orang yang
melakukan keburukan karena kebodohan
(tidak menyadari akibatnya), lalu bertobat
dan memperbaiki (dirinya). Sesungguhnya
Tuhanmu setelah itu benar-benar Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang.”™’

Ayat ini menunjukkan betapa luas
ampunan Allah Swt. atas hambanya,
sehingga tidak ada alasan untuk berputus
asa bagi orang yang telah melakukan
kesalahan. Banyak dari kita terlanjur
berbuat kesalahan karena ketidaktahuan.
Maka yang harus dilakukan saat kita tahu
bahwa yang kita lakukan salah adalah
segera bertaubat, yaitu dengan berhenti dan
kembali ke jalan yang benar, terus
melakukan perbaikan diri dan Allah Swt.
akan memberi ampunan dan disambut

57 Hamka, Tafsir Al-Azhar jilid 3....hIm. 1733,
38 Ibid.,1732-1733.

% Al-Quran, terjemah  dan tafsir,
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-16-an-

nahl/ayat-119

10



dengan kasih sayang. Sebagaimana pepatah
para ahli hikmah: “Salah satu kali karena
ketidaktahuan adalah hal yang wajar, yang
buruk adalah melakukan kesalahan dua
kali dalam hal serupa”. Qs. an-Nahl ayat
119 juga menunjukkan betapa luas dan
besarnya pintu kesempatan untuk berbuat
kebaikan semasa di dunia.*

d. Qs. An-Nisa’ (4) : 17

Artinya: “Sesungguhnya tobat yang
pasti diterima Allah itu hanya bagi mereka
yang  melakukan  keburukan  karena
kebodohan, kemudian mereka segera
bertobat. Merekalah yang Allah terima
tobatnya. Allah Maha Mengetahui lagi
Maha bijaksana.”"’

Ayat ini menunjukkan betapa luas
ampunan Allah Swt. atas hambanya,
sehingga tidak ada alasan untuk berputus
asa bagi orang yang telah melakukan
kesalahan. Banyak dari kita terlanjur
berbuat kesalahan karena ketidaktahuan.
Maka yang harus dilakukan saat kita tahu
bahwa yang kita lakukan salah adalah
segera bertaubat, yaitu dengan berhenti dan
kembali ke jalan yang benar, terus
melakukan perbaikan diri dan Allah Swt.
akan memberi ampunan dan disambut
dengan kasih sayang. Sebagaimana pepatah
para ahli hikmah: “Salah satu kali karena
ketidaktahuan adalah hal yang wajar, yang
buruk adalah melakukan kesalahan dua
kali dalam hal serupa”. Qs. an-Nahl ayat
119 juga menunjukkan betapa luas dan
besarnya pintu kesempatan untuk berbuat
kebaikan semasa di dunia.®?

Hamka menafsirkan taubat pada
ayat ini adalah kembali. Setelah melewati
jalan yang gelap, akan timbul penyesalan
dan rasa ingin kembali. Dalam Tafsir al-
Azhar disebutkan tiga syarat taubat, yaitu
menyesali perbuatan yang telah dilakukan,
berhenti melakukan dosa, mengakui
perbuatannya dan bertekad tidak

0 Hamka, Tafsir Al-Azhar jilid 5....hIm. 3983

61 Al-Quran, terjemah  dan tafsir,
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-4-an-
nisa'/ayat-17

2 Hamka, Tafsir Al-Azhar jilid 5...hlm. 3983

mengulangi. Pengakuan yang dimaksud
Hamka bukan kepada manusia, kyai
ataupun pendeta, akan tetapi pengakuan
tulus dari hati kepada Allah Swt.®

Para ahli tasawwuf mengatakan
bahwa jiwa orang yang benar-benar
bertaubat karena suatu kesalahan terkadang
lebih cepat mendekati Tuhan daripada jiwa
orang yang merasa tidak bersalah. Sebagai
contoh, orang yang menganggap tidak
terbangun tengah malam sehingga tidak
sempat mengerjakan shalat tahajjud dan
kemudian merasa menyesal karena tidak
sempat, mungkin lebih baik daripada orang
yang bangun dan sempat mengerjakan
tahajjud.®

e. Qs. Al-Furqan (25): 70

Artinya:  “Kecuali, orang
yang  bertobat, beriman, dan
beramal saleh. Maka, Allah
mengganti  kejahatan ~ mereka
(dengan) kebaikan. Allah Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang.

«“65
Taubat merupakan kesadaran diri atas
kesalahan yang telah dilakukan. Dalam
Tafsir al-Azhar Pada ayat 70 dijelaskan
bahwa taubat yang sebenarnya adalah
taubat yang diiringi dengan amalan-amalan
baik. Tidak hanya di ucap dari mulut tetapi
ikhlas dari hati, taubat adalah penyesalan
bukan permainan. Maka melakukan
perbuatan-perbuatan baik adalah

konsekuensi dari taubat.*®

Sebagian ahli tasawwuf mengatakan bahwa
orang yang menyesal atas dosa yang telah
dilakukan terkadang lebih suci hatinya dan
lebih ikhlas dalam beramal daripada orang
yang merasa bangga karena merasa dirinya
suci dari dosa. Sungguh Allah Swt. maha
pengampun dan penyayang bagi orang yang

bertaubat.®’

63 Ibid.,1132.
 Hamka, Tafsir Al-Azhar jilid 2....hIm. 1132.

65 Al-Qur’an, terjemah dan tafsir,
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-25-al-
furgan/ayat-70

% Hamka, Tafsir Al-Azhar jilid 7....hlm. 5062
67 1bid.,5063



Pada ayat selanjutnya memiliki

keterkaitan yaitu berupa penegasan dari
Allah Swt. bahwasanya orang yang

bertaubat dengan diikut amal-amal shalih,

maka ia bertaubat kepada Allah dengan
taubat yang sebenar-benarnya.

Analisis Perbandingan Penafsiran
Sa’id Hawwa dan Prof. Dr. Hamka

Analisis Perbandingan Penafsiran
Sa’id Hawwa dan Prof. Dr. Hamka

1. Persamaan

a.

Sa’id Hawwa menafsirkan kata
taubat nasitha dalam Qs. at-Tahrim
ayat 8 yaitu taubat sadigah dan
taubat khalisah, artinya taubat
yang jujur, benar, bersih dan
tulus dari hati. Sama halnya
dengan Hamka yang
menafsirkan taubat nasiha yaitu
taubat yang sejati dan bersih.
Dalam Qs. al-Maidah ayat 39 yang
berkaitan dengan taubatnya seorang
pencuri laki-laki ataupun
perempuan. Sa’idd Hawwa dan
Hamka sepakat bahwa makna
taubat dalam ayat ini adalah
bertanggung jawab atas kesalahan
yang telah dilakukan yaitu dengan
mengembalikan hak atau harta
yang telah dicuri dan menyesali
perbuatannya.

Dalam Qs. an-Nahl ayat 119 yang
berkaitan tentang orang yang
melakukan  kesalahan  karena
kejahilan. Sa’dd Hawwa dan
Hamka sepakat bahwa makna
taubat dalam ayat ini adalah
berhenti, menjauhi atau
meninggalkan perbuatan dosa dan
kembali ke jalan yang benar dengan
melakukan ketaatan.

Dalam Qs. al-Furqan ayat 70 yang
berkaitan tentang hal-hal yang
dilakukan dalam proses taubat.
Sa’idd Hawwa dan Hamka sepakat
bahwa taubat tidak hanya di ucap
dari mulut tetapi ikhlas dari hati
dan dibuktikan dengan tindakan
yaitu beramal shalih.

2. Perbedaan

a.

Dalam Qs. at-Tahrim ayat 8, Sa’id
Hawwa menjelaskan bahwa taubat

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

nasitha dalam ayat ini bermakna
taubat ynag bisa memberi pengaruh
baik pada orang disekitarnya atau
memberi contoh yang baik, taubat
nasitha adalah perubahan tingkah
laku menjadi pribadi yang baik dan
menurut Sa’idd Hawwa taubat
nasitha merupakan maqam yang
harus selalu ada pada setiap orang
sampai  datangnya  kematian.
Sedangkan =~ Hamka  mengutip
makna taubat nasizha dari beberapa
ulama ahli tasawwuf yaitu adanya
komitmen untuk selalu taat, taubat
nasuha adalah nasihat baik pada
diri sendiri dan patuh pada nasihat
tersebut, taubat nasitha adalah
menyesal dalam hati, meminta
ampunan dalam lisan dan berhenti
dalam perbuatan. Dan terakhir
taubat nasiha adalah  ketika
seseorang tidak lagi mengingat
dosa yang telah dilakukan karena
hanya fokus pada satu hal yaitu
Allah Swt.

Dalam Qs. al-Maidah ayat 39,
keduanya sepakat menafsirkan kata
taubat yaitu bertanggung jawab atas
kesalahan yang telah dilakukan.
Akan tetapi Hamka menambahkan
pada penafsiran taubat dalam ayat
tersebut yaitu memperbaiki diri dan
memperbanyak sadaqah.

Dalam Qs. an-Nahl ayat 119,
keduanya sepakat menafsirkan kata
taubat yaitu berhenti, menjauhi atau
meninggalkan perbuatandosa dan
kembali ke jalan yang benar dengan
melakukan ketaatan. Akan tetapi
Hamka menambahkan pada
penafsiran taubat dalam ayat
tersebut yaitu selalu melakukan
perbaikan diri dalam hidupnya.
Dalam Qs. an-Nisa’ ayat 17, tidak
ada persamaan penafsiran antara
keduanya. Sa’1id Hawwa
menjelaskan bahwa taubat dalam
ayat ini bermakna kesadaran diri
bahwa yang dilakukan adalah
sebuah kesalahan, taubat adalah
sebuah pilihan, bukan karena
paksaan dari orang lain atau
terpaksa melakukan. Dalam ayat ini
Sa’id Hawwa lebih  banyak
menafsirkan makna s,
Sedangkan Hamka menafsirkan

12



taubat pada ayat ini adalah kembali,
artinya setelah melewati jalan yang
gelap, maka timbul penyesalan dan
rasa ingin kembali. Taubat adalah
pengakuan kepada Tuhan dengan
tulus dari hati, bukan kepada
manusia, kyai ataupun pendeta.

Dalam Qs. al-Furqan ayat 70, Sa’id
Hawwa menjelaskan bahwa taubat dalam
ayat ini adalah taubat nasitha sebagaimana
penjelasannya pada Qs. At-Tahrim (66) : 8.
Sedangkan Hamka menafsirkan taubat pada
ayat ini adalah kesadaran diri atas
kesalahan yang telah dilakukan dan taubat
adalah tidak hanya di ucap dari mulut tetapi
ikhlas dari hati

KESIMPULAN

Metode yang digunakan dalam
penafsiran kitab Al-Asas Fi al-Tafsir
dan Tafsir al-Azhar adalah metode
tahlili, yang disusun sesuai dengan

DAFTAR PUSTAKA

Abd Al-Baqi, M. Fuad. A/-Mu jam Al-
Mufahras Li Al-Fadz Al-Qur’an
Al-Karim, Dar Al-Kutub Al-
Mishriyyah, 1364 H.

Al-Mustasyar ~ ‘Abdullah  Al-‘Aqil.
Mereka Yang Telah Pergi; Tokoh-
Tokoh Pembaharuan Pergerakan
Islam Kontemporer. Penerjemah

Fachruddin (Jakarta : al-I’tisham
Cahaya Umat, 2003).

Baidan, Nashruddin.  “Metodologi
Penafsiran Al-Qur’an”.

(Yogyakarta;  Pustaka  Pelajar;
2005.

Gufran M , Rahmawati. Ulumul
Qur’an. (Yogyakarta, Teras:2013).

Hamka, Rusydi. Pribadi dan Martabat
Buya Hamka. (Penerbit Noura (PT
Mizan Publika); 2017).

Hamka, Tafsir Al-Azhar (Pustaka
Nasional Pte Ltd Singapura
1989).

Hasanah., Uswatun dan Fajar. Metode-
metode  Penafsiran  Al-Qur’an.
(Universitas  Sains  Al-Qur’an
Jawa Tengah 2017).

Huda, Muhammad. Hadis Tentang
Taubat Dari Suatu Dosa tetapi

urutan  surat-surat dalam  mushaf.
Konsep taubat dari kedua kitab tafsir
adalah kembali kepada kebenaran, jujur,
benar, bersih dan tulus dari hati. Suatu
perilaku yang memberi pengaruh baik
atau memberi contoh yang baik pada
orang disekitarnya. Taubat adalah
adanya komitmen untuk selalu taat,
menyesal dalam hati, meminta ampunan
dalam lisan dan berhenti dalam
perbuatan, bertanggung jawab atas
kesalahan  yang telah  dilakukan,
memperbaiki diri dan memperbanyak
sadagah, pengakuan kepada Tuhan
dengan tulus dari hati dan kesadaran
diri bahwa yang dilakukan adalah
sebuah kesalahan, taubat adalah sebuah
pilihan, bukan karena paksaan dari
orang lain atau terpaksa melakukan.

Masih Melakukan Dosa Yang Lain.
(Skripsi thesis, UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta 2010

Ibrahim al- Karazkani. Taman Orang-
Orang Yang Bertaubat. Jakarta:
Pustaka Zahra Cet,1 2005.

Ibrahim al- Karazkani. Taman Orang-
Orang Yang Bertaubat. Jakarta:
Pustaka Zahra Cet,1 2005.

Idris, Mhd. Karekteristik Kitab Al-Asas
Fi Al-Tafsir Karya Sa’id Hawa
(Jurnal Ulinnuha Vol. 8 No.1/Juni
2019).

Learn Qur’an Tafsir Web.
https://tafsir.learn-quran.co/id
Lendra, Enovia. Hakikat Taubat dan
Implementasinya ~ menurut  Al-
Qusyairi,  Jurnal  Al-Aqidah:,

Volume 14, Edisi 1, Juni (2022).

Lisnawati, Yulia Liputan6.com, 12 Juli
2023. diakses 10 November 2023.
https://www.liputan6.com/citizen6/
read/5342502/4-artis-yang-lepas-
hijab-usai-cerai-bahkan-ada-yang-
pindah-agama

Metode Pengolahan Data,
https://dglab.id/metode-
pengolahan-data-tahapan-wayjib-
yang-dilakukan-sebelum-analisis-
data, 2021.




Muhibbudin.l. Tafsir Ayat-Ayat Sufistik
(Studi  Komparatif Tafsir Al-
Qusyairi Dan Al-Jaylani). Tesis
Universitas Al-Azhar Indonesia
2018.

Musaddad, Endad, Studi Tafsir di
Indonesia, Tangerang: Sintesis,
2012.

Mustaqim, Abdul. Metode Penelitian
Al-Qur’an dan Tafsir (Yogyakarta:
Idea Press, 2014).

Muzakki, Khoirul Tribunnews.com,
September 2021, diakses 10
November 2023,
https://jateng.tribunnews.com/2021
/09/22/tobat-lombok-pengguna-
narkoba-ini-kembali-ditahan-dan-
menyesal

Nur Hikmah R, Konsep Tawassul
Dalam Al-Qur’an (Studi
Komparatif Tafsir Al-Misbah dan
Al-Azhar), Skripsi IAIN Manado
2019.

Pasaribu, Syahrin. Metode Mugqoron
dalam  Al-Qur’an. (Wahana
Inovasi , Volume 9 No.l Jan-Juni
2020). Issn : 2089-8592.

Sa‘id Hawa.  Al-Asas fi al-Tafsir
(Kairo: Darussalam, Cet. Ke-6,
1424 H/2003 M).

Sa‘id Hawa, Menyucikan Jiwa: Konsep
Tazkiyatun Nafs Terpadu (Jakarta:
Rabbani Press, 1995)

Sa‘idd Hawwa. al-Islam; Penerjemabh,
Fakhruddin Nur Syam. Muhil
Dhofir. (Jakarta: Gema Insani,
2004).

Salim, Abd. Muin. Metodologi Ilmu
Tafsir. (Yogyakarta, Teras 2010).

Septiawadi. Penafsiran Sufistik Said
Hawwa dalam Al-Asas fi Al-Tafsir.
Disertasi
(UIN Syarif Hidayatullah Jakarta).
2010.

Supriyanto, Agus. Sabar Dalam al-
Qur’an (Analisis Perbandingan Fi
Zhilal Al-Qur’an dan Tafsir Al-
Azhar). Skripsi UIN Syarif Jakarta;
2008.

Surur, Miftahus. “Konsep Taubat
Dalam Al Qur’an.” Kaca (Karunia
Cahaya Allah): Jurnal Dialogis

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

Ilmu Ushuluddin 8, no. 2 (2019):
4-20.
https://doi.org/10.36781/kaca.v8i2.
3012

Syukur, Yanuardi dan Guci, Arlen Ara.
Buya Hamka; Memoar Perjalanan
HidupSang Ulama. Solo: Tiga
Serangkai, 2017.

Taufik Hidayat, Zaky. Konsep Taubat
Dalam Al-Qur’an Menurut Sayyid
Quthb. (Skripsi UIN Sultan Syarif
Kasim), 2010.

Tim Redaksi Kamus Besar Bahasa
Indonesia. Kamus Besar Bahasa
Indonesia.  Jakarta: Depdikbud
Balai Pustaka 2002. 1202.

Yazid, M. Konsep Sabar Dan Sholat
Dalam Surah Al-Bagarah Ayat 45
Dan 153  (Studi  Komparatif
Penafsiran Sayyid Qutb Dan Sa’id
Hawwa).  Skripsi  UIN  Sunan
Ampel Surabaya, 2016.




MQTBI : JURNAL
AL-QUR AN DAN HADIS

Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng

ISSN : 0000-0000 | E-ISSN:0000-0000 | LINK : https/mgtbijournal.mqtebuireng.co/index.php/matbi/i

IMPLIKASI QIRA’AT DALAM PENAFSIRAN AL-QUR AN

Achmad Mohammad Fikrudh Dhuha
Pascasarjana. Fakultas Ushuluddin. Institut Agama Islam Negeri Kediri
am1011119@gmail.com

Informasi Artikel Abstract

Diajukan: 12-12-2024  Seperangkat ilmu yang digunakan untuk memahami Al-
Diterima: 12-24-2024  Qur’an lazim disebut Ulumul Qur’an. Sebagian yang
Diterbitkan: 01-01-2025  yo100]ong di dalamnya adalah Ilmu Qira’at, secara garis
golong alamnya adala u , g
besar merupakan ilmu cara baca. Walaupun, sejumlah
ulama’ ahli Al-Qur’an ada yang menganggap bahwa qiraat
merupakan kajian yang kurang menarik, karena kajian ini
tidak bersentuhan langsung dengan kehidupan umat islam
sehari-hari. Namun demikian, justru yang diperhatikan
adalah sejauh mana wacana qiraat mampu memberi kite
manfaat, khususnya berkaitan tafsir ayat-ayat hukum, dan
lainnya. Oleh karena itu kita perlu pemahaman.
pengetahuan dan hal-hal yang menyangkut giraat. Qira’at
Mutawatirah bukanlah hasil ijtihad seseorang, ia adalah
wahyu yang diterima Nabi Muhammad SAW dari Allah
melalui perantara Jibril, lalu dibacakannya kepada para
sahabat Nabi, kemudian oleh para sahabat, secara berantai
bacaan itu diajarkan kepada para tabi’in melalui talaqq;
dan mushafah}ah yang pada akhirnya diterima oleh pare
imam qari’ yang kemudian meletakkan dasar-dasai
bacaannya dan kaidah-kaidahnya berdasarkan apa yang
telah mereka terima dari para tabiin guru-guru mereka.
Oleh karenanya bacaan-bacaan ini lalu dinisbatkan kepada
mereka. Qira’at tujuh yang dikenal sekarang memilik
sanad bacaan (qira’at) yang bersambung dengan bacaan
Rasulullah Saw. Seluruh qiraah tujuh juga mengambil
sanad dari pembesar tabi’in dan sahabat yang ada di
zamannya. Artikel ini bertujuan untuk membahas implikasi
qgira’at dalam penafsiran al-qur an, menggunakan metode
penelitian kuantitatif yang ditulis berdasarkan kondisi dan
situasi subjek yang diteliti. Dengan kajian pustaka,
ditemukan bahwa paling tidak ada dua penafsiran yang
menimbulkan ijtihad hukum serta urgensi dari ilmu Qira’at
itu sendiri.
Keywords: Qira’at, Tujuh, Mutawatirah

Copyright C 2025 MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Bisnis Hadis. All rights reserved

Editorial Office :
MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Hadis
Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng Jombang



PENDAHULUAN
Qira’at Al-Qur’an sejak lama telah

mendapatkan porsi perhatian yang besar dari
para ulama, berbagai macam usaha mereka
dalam mengkaji dan melestarikan bacaan-
bacaan ini, mereka menyusun berbagai kitab
yang memuat tata cara bacaan (qira’at)
tersebut baik dengan metode al-Jam’iy
(penggabungan) maupun at-Tafridi (satu
persatu) yang memuat karakteristik masing-
masing bacaan dan cara membacanya. Abad
pertama dan abad kedua hijriah adalah masa
yang sangat berpengaruh dalam penyebaran
qira’ah sab’ah. Tercatat pada dua abad ini,
akulturasi budaya dan peradaban berkembang
sangat pesat. Pengajaran Al-Qur’an pun telah
menyebar merata di berbagai wilayah umat
Islam saat itu.

Perluasan wilayah Islam dan penyebaran
Al-Qur’an oleh para sahabat dan umat di
berbagai kota telah menyebabkan munculnya
berbagai jenis qira’ah. Para ulama menulis
qira'at-qira'at ini, dan beberapa di antaranya
menjadi terkenal, yang menghasilkan tujuh
gira'at, sepuluh qgira'at dan empat belas istilah
qira'at. Beberapa faktor yang melatar-
belakangi perbedaan qira'at antara lain:
syakal, harokat atau surat. Karena manuskrip
Itu tidak berguna sebelumnya syakal dan
harokat, kemudian imam qira'at membantu
memberikan bentuk-bentuk qira'at. Nabi
sendiri mengutarakan versi qira'at kepada
para sahabat. Adanya pengakuan Nabi (taqrir)
tentang  berbagai gira'ah  turut
mendukung. Perbedaan bacaan riwayat para
sahabat Nabi ketika membaca kitab suci lebih
dikarenakan perbedaan dialek (lahjah) dari
berbagai elemen etnis Arab zaman Nabi.

Tentu fenomena ini menjadi sebuah

versi

tantangan baru bagi para Ulama. Sebab pada
masa sahabat, Al-Qur’an diajarkan dengan
musyafahah yaitu guru membacakan kepada
murid  kemudian  murid = mengulangi
bacaannya di depan guru. Seiring berjalannya
waktu, para ulama melihat harus ada sebuah

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

penulisan baku tentang cara baca Al-Qur’an
yang telah diajarkan oleh para guru mereka.
Hal ini disebabkan oleh semakin besarnya
cakupan wilayah umat Islam. Di mana
banyak orang-orang dari berbagai
bangsa dari luar negeri Timur Tengah yang
mulai belajar agama Islam. Sehingga mereka
juga mulai belajar cara baca Al-Qur’an.

suku

Qira'ah sab'ah pertama kali muncul pada
Hijriyah pada abad ke-3. Pada masa Khalifah
Al-Ma'mun, minat mempelajari qiro'ah
sedang menurun. Pembatasan angka tujuh (7)
ini berawal dari pemikiran seorang ahli gira'at
dan ulama asal Bagdad, Ibnu Mujahid, yang
karyanya berjudul Kitab as-Sab'ah. Bahkan,
sebelum Ibn Mujahid (Ibn Mujahid),
beberapa ulama menulis buku tentang Qiroat
dengan batasan tertentu.

Rasulullah Saw menyuruh umatnya untuk
membaca Al-Qur’an sebagaimana cara baca
yang dipakai oleh bangsa Arab khususnya
dalam makharijul huruf agar bacaan Al-
Qur’an tetap terjaga walaupun para pemeluk
Islam di berbagai penjuru.4 Bukan hanya

orang Arab. Perbedaan gira’at karena
perbedaan antara gira’at dan taqrir  Nabi
Muhammad menentang berbagai qiraat,

berbagai gira’at yang diturunkan oleh Allah
SWT, Ada perbedaan bahasa atau dialek.
Penting untuk mempelajari berbagai gira’at
Dan memiliki pengaruh yang besar dalam
memperoleh istinbath hukum dari Al-Qur’an.

PEMBAHASAN
a. Pengertian Qira’at
Qira’at secara etimologi merupakan isim

mashdar dari kata 38158 =158 - \)3 yang
artinya baca, membaca. Sedangkan secara
terminologi telah dikemukakan oleh para

pakar Al-Qur’an, diantaranya :

1. Menurut az-Zarqani dalam kitab
Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum Al-Qur’an
sebagaimana yang dikutip oleh
Hasanuddin AF, gira’at adalah
perbedaan lafal-lafal Al-Qur’an baik

2



menyangkut penyebutan huruf
maupun cara pengucapan huruf-huruf
tersebut.

2. Menurut Imam Syihabbuddin al-
Qatalani dalam kitab Lataif al-Isyarat
fi Funun al-Qira’at sebagaimana yang
dikutip oleh Nur Faizah, menjelaskan
bahwa gira’at adalah suatu ilmu untuk
mengetahui kesepakatan serta
perbedaan para ahli qira’at (cara
pengucapan lafad Al-Qur’an) yang
menyangkut aspek lughat, i’rab,
hadzf, isbat, fasl, wasl yang diperoleh
dengan cara periwayatan.

3. Menurut Ali as-Sabuni dalam kitab at-
Tibyan fi ‘Ulum Al-Qur’an gqira’at
adalah salah satu aliran dalam
mengucapkan Al-Qur’an yang dipakai
oleh salah satu imam qura’ ang
berbeda dengan lainnya dalam hal
ucapan  berdasarkan  sanad-sand
sampai kepada Rasul.

Jadi disimpulkan dari beberapa pendapat

diatas bahwa qira’at adalah
membahas tentang perbedaan cara

ilmu yang

pengucapan lafadz-lafadz, metode dan riwayat
Al- Qur’an yang disandarkan oleh tujuh imam
qurra’ sebagai suatu madzab yang berbeda-
beda dengan yang lainnya.

b. Syarat-Syarat Qira’at dikatakan shahih
Untuk menangkal penyelewengan gira’at

yang sudah muncul, para imam dari kalangan
salaf maupun khalaf telah menetapkan syarat
qira’at dapat dikatakan shahih. Menurut Al-
Jaziri dalam kitabnya An-Nasyr sebagaimana
yang dikutip oleh Muhammad bin Alawi Al-
Maliki Al-Hasni, sebagai berikut :

1. Qira’at harus sesuai dengan kaidah-
kaidah bahasa Arab
2. Qira’at tidak menyalahi rasm utsmani

3. Memiliki sanad yang sahih
(diriwayatkan oleh rawi yang adil dan
dhabif) serta diriwayatkan secara
mutawatir).

Jadi apabila ketiga persyaratan tersebut
tidak terpenuhi, maka qiraah itu kualitasnya
dhaif (lemah), walaupun berasal dari tujuh

imam. Inilah aturan shahih yang telah

ditetapkan oleh imam-imam, baik dari
kalangan salaf maupun khalaf.
¢. Macam bentuk Qira’at dan
pembagiannya
Macam-macam tingkatan gira’at menurut
Ibnu Al-Jaziri sebagaimana yang dikutip oleh
Ahmad Syadzali dan Ahmad Rofi’i itu ada

enam macam, yaitu sebagai berikut :

1. 354 adalah qira’at
diriwayatkan oleh
periwayatan  yang
periwayatan yang banyak pula
sehingga mereka tidak mungkin
sepakat untuk berdusta. Qira’at yang
tergolong mutawatir, yaitu gira’at
sab’ah. Qira’ah mutawatir ini adalah
qira’at yang sah dan resmi sebagai Al-
Qur’an dan dapat dijadikan hujjah.

2. _35a adalah qira’at yang sanad-
nya sahih yang diriwayatkan oleh
orang banyak, akan tetapi tidak sampai
tingkatan mutawatir. Disamping itu
sesuai dengan kaidah bahasa Arab dan
rasm utsmaniy. Qira’at ini dinisbatkan
kepada 3 Imam terkenal yaitu: Abu
Ja’far ibn Qa’qa al-Madani, Ya’qub al-
Hadrami, Khalaf al-Bazzar.

3. &Y adalah gira’at yang tidak

mencapai derajat masyhur, sanad-
nya sahih, akan tetapi menyalahi rasm
utsmaniy atau pun kaidah bahasa Arab.
Qira’at ini tidak sah dibaca sebagai
riwayat yang dikeluarkan oleh hakim
dari jalur Ashil Al-Jahdari dari Abi
Bakrah yang menyebutkan bahwa
Nabi SAW, membaca ayat:

Ay jlas cajld) e (s
Lafadz u)‘-{) dan Lﬁ)—*—“‘— pada
qira’at mutawatir dibaca u)ﬁ)
_ dan(s )345

4, A (menyimpang) adalah gira’at
yang sanadnya tidak sahih. Seperti

qira’at ibnu Al-Sumaifi’:
Sl G o o dsd s
o G I a1 58

yang
sejumlah
banyak dari



Lafadz ‘5:15-\-1 itu dibaca dengan
h}a’ bukan dengan jim. Qira’at
ini  tidak dapat dijadikan
pegangan dalam bacaan dan

bukan termasuk Al-Qur’an.
5. &)iéy“” (palsu) yaitu gira’at yang
hanya dinisbatkan kepada orang
seseorang tanpa asal-usul yang tidak

sama sekali. Misalnya gira’at Yang
dikumpulkan oleh Muhammad Jafar
Al-Khuza’i dan ia mengatakannya
bersumber dari Abu Hanifah yang
berbunyi: )
elaladl oslic o ) 245
Pada ayat di atas sebenarnya pada
lafadz 4 itu berharakat fathah dan
calal)
Lafad ¢zl ity seharusnya menjadi
fa’il (subjek) bukan maf ul (obyek).
Menurut Imam  As-Suyuthi yang
dikutip oleh Muhammad bin Alawi Al-

Maliki Al-Hasni, beliau menambahkan
satu macam gira at yaitu :

6. C)Jﬁ\ adalah adanya sisipan pada

bacaan yang berfungsi sebagai
tafsir atau penjelas terhadap suatu
ayat. Contoh gira’at Abi Waqqash
yaitu: .
sloalgl DR &5k 35 O (s
(12 :4)slaall) 2l Gpe Al 51 Z1Ad5
Tambahan kalimat &) (% sebagai
penjelasan terhadap ayat tersebut.
Jadi penjelasan diatas menjelaskan
macam-macam  tingkatan  gira’at
berdasarkan jumlah sanad dalam
periwayatan gira at dari Nabi SAW.
d. Pembagian Qira’at Sesuai Tingkatan
Berikut ini adalah pembagian tingkatan

giraat para 1imam qiraat berdasarkan
kemutawatiran qiraat tersebut, para ulama
telah membaginya ke dalam 3 (tiga) kategori.
Pertama, qira’at yang telah disepakati
kemutawatirannya tanpa ada perbedaan
pendapat di antara para ahli Qira’at yaitu
para imam Qira’at yang tujuh orang (Qira’at

itu berharakat dhommabh.

Sab’ah). Kedua, qira’at yang diperselisihkan
oleh para ahli Qira’at tentang

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

kemutawatirannya, namun menurut pendapat
yang shahih dan masyhur qiraat tersebut
mutawatir, yaitu Qira’at para imam Qira’at
yang tiga; imam Abu Ja’far, Imam Ya’kub
dan Imam Khalaf.

Ketiga, Qira’at yang disepakati ketidak
mutawatirannya (Qira’at Syaz) yaitu Qira’at
selain dari Qira’at para imam yang sepuluh
(Qira’at ‘Asyarah). Qiro'ah Sab'ah atau tujuh
bacaan adalah macam-macam cara membaca
Al Qur'an yang berbeda. disebut tujuh bacaan
adalah karena ada tujuh imam Qiro'ah yang
masyhur (terkenal) dan masing-masing
memiliki langgam bacaan tersendiri.

Pada tujuh imam Qiro'ah tersebut masing-
masing memiliki dua orang murid yang
bertindak sebagai perawi. tiap perawi
tersebut juga memiliki perbedaan dalam cara
membaca Al Quran. adapun perbedaan cara
membaca tersebut, tidaklah semata-mata
karena dibuat-buat baik oleh imam maupun
perawinya. cara  membaca  tersebut
merupakan sesuai dengan apa yang diajarkan
oleh Rasulullah SAW, dan memang seperti
itulah Al Quran diturunkan.

Terdapat banyak hadits dalam berbagai
riwayat yang intinya menyatakan, bahwa Al-
Qur’an diturunkan dalam tujuh huruf,
diantaranya adalah hadits berikut :

Al agie il o)y e ol e
ale A sha 4 Jewy JB :Ja
i e di ol
B S ey il J)) Al s
o) das gl

“Dari Ibnu Abbas ra. bahwa ia
berkata: “Berkata Rasulullah SAW:
“Jibril membacakan kepadaku atas
satu  huruf, maka aku kembali
kepadanya, maka aku terus-menerus
minta tambah dan ia menambahi

bagiku hingga berakhir sampai tujuh
huruf”” (HR. Bukhari Muslim).

Coal A e J 30 oAl 1
Ale i La | 5]_jla



“Bersabda Rasul SAW:
“Sesungguhnya  Al-Qur’an  ini
diturunkan atas tujuh huruf, maka
bacalah kamu mana yang mudah
daripadanya.” (HR. Bukhari
Muslim)

Adapun mengenai makna dari "tujuh

huruf " tersebut ada dua pendapat yang kuat.
pertama adalah tujuh macam bahasa dari
Bahasa Arab mengenai satu makna, yaitu:
Quraisy, Hudzail, Saqif, Hawazin, Kinanah,
Tamim, dan Yaman. Diumpamakan kalau
dulu menggunakan ejaan yang lama bahasa
Indonesia "Doeloe" dengan ejaan yang telah
disempurnakan menjadi  "Dulu" lafadz
berbeda dengan bunyi yang sama. Maka
Tulisan "Doeloe" dirubah menjadi "Dulu"
tulisannya berubah tapi bacaannya sama.
Padahal Bahasa Indonesia adalah Bahasa
Pemersatu Bangsa.

Hikmah diturunkannya Al Qur’an dengan
tujuh huruf antara lain memudahkan bacaan
dan hafalan bagi bangsa ummi (bahasa Arab
sebagai bahasa induk), bukti kemukjizatan
Al-Qur’an dari sisi kebahasaan orang Arab
dan kemukjizatan dalam aspek makna dan
hukum ( ketujuh huruf tersebut memberikan
deskripsi hukum yang dikandung Al Qur’an
dengan lebih komprehensif dan universal).
Qiro’ah Sabah adalah Qiro'ah Utsmani.

Pendapat yang paling masyhur mengenai
penafsiran "Tujuh Huruf' adalah pendapat
Ar-Razi yang dikuatkan oleh Az-Zarkani dan
didukung oleh jumhur ulama. Berikut adalah
Tujuh Imam yang sudah tidak diragukan lagi
kemasyhurannya.

1. Imam Nafi. Nama lengkapnya adalah
Abu Ruwaim Nafi’ ibnu Abdurrahman
ibnu Abi Na’im al-Laitsy. asalnya dari
Isfahan. Dengan kemangkatan Nafi’
berakhirlah kepemimpinan para qari di
Madinah al-Munawwarah. la wafat pada
tahun 169 H. Perawi Imam Nafi' yaitu
Qalun ( wafat pada tahun 12 H ) dan
Warasy ( wafat pada tahun 197 H).

2. Ibnu ‘Amir. Nama lengkapnya adalah
Abdullah al-Yahshshuby. Ia seorang
Qadhi (hakim) di Damaskus pada masa

pemerintahan Walid ibnu Abdul Malik.
Pannggilannya adalah Abu Imran. ia
adalah seorang tabi’in. belajar qira’ah
dari Al-Mughirah ibnu Abi Syihab al-
Mahzumy dari Utsman bin Affan dari
Rasulullah SAW. Ia Wafat di Damaskus
pada tahun 118 H. Perawi Ibnu 'Amir :
Hisyam dan Ibnu Dzakwan.

. Ibnu Katsir. Nama lengkapnya adalah

Abu Muhammad Abdullah Ibnu Katsir
ad-Dary al-Makky. ia adalah imam dalam
hal gira’ah di Makkah, ia adalah seorang
tabi’in yang pernah hidup bersama
sahabat Abdullah ibnu Jubair, Abu Ayyub
al-Anshari dan Anas ibnu Malik. ia wafat
di Makkah pada tahun 120 H. Perawi
Ibnu Katsir ada al-Bazy ( wafat pada
tahun 250 H ) dan Qunbul (wafat pada
tahun 291 H.

. ‘Ashim al-Kufy. Ia bernama lengkap

‘Ashim ibnu Abi an-Nujud al-Asady.
Disebut juga dengan Ibnu Bahdalah.
Panggilannya adalah Abu Bakar. ia
adalah seorang tabi’in yang wafat pada
sekitar tahun 127-128 H di Kufah. Perawi
‘Ashim al-Kufy ada Syu’bah (wafat pada
tahun 193 H ) dan Hafsah (wafat pada
tahun 180 H).

. Abu Amr juga mewarnai imam Qiroat.

Nama lengkapnya adalah Abu ‘Amr
Zabban ibnul ‘Ala’ ibnu Ammar al-
Bashry seorang guru besar pada rawi.
Disebut juga sebagai namanya dengan
Yahya. Menurut sebagian orang nama
Abu Amr itu nama panggilannya. Ia
wafat di Kufah pada tahun 154 H. Perawi
Abu Amr adalah ad-Dury (wafat pada
tahun 246 H ) dan as-Susy (wafat pada
tahun 261 H).

. Hamzah al-Kufy. Nama lengkapnya

adalah Hamzah Ibnu Habib Ibnu ‘Imarah
az-Zayyat al-Fardhi ath-Thaimy seorang
bekas hamba ‘lkrimah ibnu Rabi’ at-
Taimy. dipanggil dengan Ibnu ‘Imarh.
wafat di Hawan pada masa Khalifah Abu
Ja’far al-Manshur tahun 156 H. Perawi
Hamzah al-Kufy, yaitu Khalaf ( wafat
tahun 229 H ) dan Khallad (wafat tahun
220 H).

. Al-Kisaiy. Nama lengkapnya adalah Ali

Ibnu Hamzah. seorang imam nahwu
golongan Kufah. Dipanggil dengan nama



Abul Hasan. menurut sebagiam orang
disebut dengan nama Kisaiy karena
memakai kisa pada waktu ihram. Ia wafat
di Ranbawiyyah yaitu sebuah desa di
Negeri Roy ketika ia dalam perjalanan ke
Khurasan bersama ar-Rasyid pada tahun
189 H. Perawi Al-Kisaiy ada Abul Harits
(wafat pada tahun 424 H) dan ad-Dury
(wafat tahun 246 H).

Para ulama juga memilih tiga orang

selainnya yang Qira’atnya dipandang shahih
dan mutawattir sehingga jumlahnya menjadi
10 orang imam Qira’at atau lebih dikenal
dengan istilah "al-Qurra' al-asyrah", yaitu
Qira’at para imam tujuh di atas dan ditambah
Qira’at yang tiga; imam Abu Ja’far, Imam
Ya’kub dan Imam Khalaf. Qira’at di luar
yang sepuluh ini dipandang syadz. Pengertian
Rawi adalah orang yang meriwayatkan atau
memberitakan, sementara pengertian sanad
adalah mata rantai persambungan periwayat.
Dari kesepuluh Imam, yang paling banyak
dianut oleh gari' Indonesia adalah Imam
Ashim (no.5). Bacaannya diriwayatkan oleh
Imam Hafs dan diajarkan kepada murid-
muridnya sehingga sampai
kepada Imam Muhammad bin Muhammad
bin Muhammad al-Jazari yang selama ini kita
kenal sebagai pengarang kitab tajwid
"Jazariyah" yang sudah banyak dipelajari di
kalangan santri.

Pemilihan imam Qira’at yang tujuh itu
dilakukan oleh wulama pada abad ke-3
Hijriyah. Bila tidak demikian, maka
sebenarnya para imam yang dapat
dipertanggungjawabkan ilmunya itu cukup
banyak jumlahnya. Pada permulaan abad ke-
2 umat Islam di Basrah memilih imam
Qira’at Imam Ibn Amr dan Ya'qub, di Kufah
orang-orang memilih qiraat Ibn Amir, di
Makkah mereka memilih giraat Ibn Katsir,

riwayat ini

dan di Madinah mereka memilih giraat Nafi'.
Mereka itulah tujuh orang gari'.

Tetapi pada permulaan abad ke-3, Abu
Bakar bin Mujahid, guru Qira’at penduduk
Iraq, dan salah seorang yang menguasai
Qira’at, yang wafat pada 334 H. menetapkan

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

nama al-Kisa'ly dan membuang nama Ya'kub
dari tujuh kelompok qari tersebut.

e. Latar Belakang Munculnya Qira’at
Beberapa faktor yang melatar belakangi

timbulnya perbedaan gira’at Al-Qur’an
menurut Abdul Hadi al-Fadli dalam kitab A/-
Qira’ah Al-Qur’aniyah sebagaimana yang
dikutip oleh Nur Faizah, perbedaan gira’at
disebabkan oleh beberapa hal.

1. Karena perbedaan gira’at  Nabi
Muhammad dalam membaca dan
mengajarkan Al-Qur’an dengan

beberapa versi.

2. Karena adanya taqrir (pengakuan) Nabi
Muhammad terhadap berbagai macam
qira’at.

3. Karena berbedanya gira’at yang
diturunkan Allah SWT kepada Nabi
Muhammad melalui perantara malaikat
Jibril.

4. Karena adanya riwayat dari sahabat
menyangkut berbagai versi gira’at yang
ada.

5. Karena adanya perbedaan lahjah atau
dialek kebahasan masyarakat Arab pada
masa turunnya Al-Qur’an.

Jadi dari kelima penyebab berbedaan
gira’at diatas, pada prinsipnya sama yaitu
bahwa sumber penyebab adanya perbedaan
qira’at Al-Qur’an adalah bermuara kepada
Nabi SAW.

f. Implikasi Perbedaan Qira’at

1. Contoh perbedaan gira’at sebagai

penggabungan dua ketentuan hukum
yang berbeda. Seperti firman Allah:

oo OOk AR BE Y
“.dan janganlah kamu mendekati
mereka, sebelum mereka suci. apabila
mereka Telah suci....” (Qs. Al-
Bagqarah: 222)

Ayat tersebut merupakan larangan
larangan bagi seorang suami, dari
melakukan hubungan seksual dengan
isterinya dalam kedaan haid. Lafadz

J )@-Ll:' menurut beberapa Imam ada 2

qira’ah, yaitu:

a. Menurut Imam Nafi’, Imam Abu
‘Amrin, Imam Ibnu Katsir, Imam
Ibnu Amir, Imam ‘Ashim dalam
riwayat Imam Hafsh dibaca

4



Ok yang berarti “darah
mereka berhenti”. Jadi isteri yang
haid tidak boleh di-jima’ sampai
berenti darah haidnya, meskipun
belum mandi jinabah.

b. Menurut Imam Hamzah, Imam
Kisai, Imam ‘Ashim dala;m

riwayat Abu Bakar dibaca OOk
(yathahharna)  yang  berarti
“darah mereka berhenti dan
sudah mandi jinabah”. Jadi isteri
yang haid tidah boleh di-jima’
sampai berhenti darah haidnya
dan harus sudah mandi.

Jadi menurut Jumhur Ulama’
Lafadz  yang dibaca tasydid

UJé-L‘-' (vathahharna) itu

menjelasakan maknanya /lafadz

yang dibaca  takhfif Otk
(yathhurna).

2. Contoh perbedaan gira’at sebagai

hujjah bagi sementara ulama’ untuk

memperkuat pendapatnya mengenai

sesuatu  masalah hukum. Seperti
firman Allah:

2l 150a5 ol pldl ARl 51

. Gk Niaia ) 05058

“..atau _menyentuh perempuan, lalu kamu

tidak memperoleh air, Maka

bertayammumlah dengan tanah yang baik
(bersih)...” (Qs. al-Maidah: 6)
Ayat diatas menjelaskan, bahwa salah satu

penyebab yang mengharuskan seseorang
bertayamum dan dalam kondisi tidak ada air,

yaitu apabila telah menyentuh wanita ( ;ﬁ-wd
7;\.1.»;]\),

Sementara itu Imam Ibn Katsir, Nafi,
‘Ashim, Abu Amr dan Ibnu Amir, membaca
(51-:‘:‘5‘ éiw“y) Sedangkan Imam Hamzah
dan al-Kisa’i, membaca (Z‘«CN;M é)-"wd)

Qira’at (51-1»;5\ £al) ada tiga versi
pendapat para ulama’

(w) yaitu bersetubuh, bersentuh, dan
bersentuh serta bersetubuh. Demikian pula

makna (}31@?) menurut kebanyakan ulama’.

mengenai makna

Sehubung dengan ini, para ulama’ berbeda

pendapat mengenai makna (e—'—wﬁy) yaitu:

a. Ibn Abbas, al-Hasan, Mujahid,Qatadah
dan Abu Hanifah berpendapat bahwa
yang dimaksud adalah “bersetubuh”.

b. Ibn Mas’ud, Ibn Umar, al-Nakha’i dan
Imam Syafi’i berpendapat bahwa yang
dimaksud adalah “bersentuhan kulit”
(baik dalam bentuk persetubuhan
maupun dalam bentuk yang lainnya).

Dalam kaitan ini al-Razi berkomentar

yang dikutip oleh Hasanuddin, bahwa
pendapat terakhir lebih kuat, karena kata al-
lums dalam gira’at (3%l Al 31 makna
adalah
tangan”. Sementara itu, kata al-mulamasat
(ua\ally dalam gira’ar (6Ll A3RY )
makna hakikinya adalah “saling menyentuh”,

hakikinya “menyentuh  dengan

dan bukan bersetubuh.

Dari uraian diatas bahwa perbedaan
qira’at diatas hanya berpengaruh terhadap
cara istinbath hukum dimana menurut

sebagian ulama’, versi gira’at ( M)‘
5\-:-“:‘3\) sedikit lebih mempertegas pendapat,
yang menyatakan bahwa yang dimaksud
dengan (Z‘-U-ﬂ:\]\ (‘531&2;‘23\) dalam ayat tersebut
adalah al-Lums dalam arti hakikinya yaitu
“bersentuhan kulit”. Hal ini karena kata al-
lums tidak sepopuler kata al-mulamasat
dalam kepemilikan arti “bersetubuh”.

Dalam hal ini batal wudhu orang yang
menyentuh atau bersentuhan dengan sengaja
anggota tubuh laki-laki dan wanita. Hal ini
mengingat arti hakiki dari kata (éﬁﬂﬂ) yaitu
“menyentuh” hakiki dari kata

2o _\3 .
(paaY) yaitu “bersentuhan”.

dan arti

g. Urgensi Mempelajari Qira’at

Menurut Syekh Manna’ Al-Qaththan
dalam kitab Mabahits fi ‘Ulumil Qur’an
mempelajari  ilmu gira’at mengandung

banyak faedah sebagai berikut :



1. Dapat mengetahui betapa terjaganya
dan terpeliharanya Kitab Allah dari
perubahan dan penyimpangan.

2. Dapat mempermudah dalam membaca
Al-Qur’an.

3. Dapat mengetahui bukti kemukjizatan
Al-Qur’an dari segi kepadatan makna.

4. Penjelasan terhadap sesuatu yang
kemungkinan masih global dalam
qira’at yang lain.

Dengan  demikian =~ mempelajari

gira’at sangatlah penting, terutama dalam
memudahkan untuk membaca Al-Qur’an
dan juga dapat mengetahui keragaman
bacaan Al-Qur’an.

PENUTUP
Qira’at adalah perbedaan cara

pengucapan lafadz, metode dan riwayat Al-
Qur’an yang disandarkan oleh tujuh imam
qurra. Syarat qiraah shahih yaitu harus sesuai
dengan kaidah bahasa Arab, sesuai dengan
rasm utsmani, dan memiliki sanad shahih.
Macam-macam tingkatan gira’at yaitu
mutawatir, masyhur, ahad, syadz, maudhu’
dan mudraj. Tokoh gira’at sab’ah ada tujuh
yaitu Ibnu ‘Amir, Ibn Katsir, ‘Ashim, Abu
Amr, Hamzah, Nafi’ dan al-Kisa’iy.

Timbulnya perbedaan gira’at disebabkan
karena perbedaan gira’at dan taqrir Nabi
Muhammad terhadap berbagai gira’at,
berbedanya gira’at yang diturunkan Allah
SWT, adanya perbedaan lahjah atau dialek
bahasa. Mempelajari perbedaan gira’at
sangatlah penting dan sangat berpengaruh
terhadap pengambilan istinbath hukum dari
Al-Qur’an.

Pengertian al-ahruf alsab’ah jauh lebih
luas dari pada gira’at sab’ah yang mencakup
tujuh varian bacaan sementara disana ada
sebutan gira’at asyrah dan arba’ata asyar
sebagaimana dalam al-Fatihah yang terdapat
puluhan varian bacaan yang berbeda-beda.

Daftar Pustaka
Al-Maliki, Muhammad Alawi. Mutiara //mu-
Ilmu Al-Qur’an. Terjemahan

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025
Rosihon Anwar. Bandung: CV
Pustaka Setia. 1983.

Al-Qaththan, Manna’. Mabahits fi ‘Ulumil
Qur’an. Riyadh: Mansyurat al-Ashri
al-Hadits. 1973.

AF, Hasanuddin. Perbedaan qira’at dan
Pengaruhnya Terhadap Istinbath
Hukum Dalam Al-Qur’an. Jakarta:
PT Raja Grafindo Persada. 1995.

Ash-Shiddieqy, M. Hasbi. 1972. [llmu-ilmu

al-Qur’an, Jakarta: Bulan Bintang.

Asy’ari, Muhammad Hasyim. 2011. al-
Tanbihat  al-Wajibat. ~ Jombang:
Maktabah Tebuireng.

Ash-Shaabuuniy, Muhammad Ali. Studi Ilmu
Al-Qur’an. Terjemahan Aminuddin.
Bandung: CV Pustaka Setia. 1991.

Faizah, Nur. Sejarah AIl-Qur’an. Jakarta
Barat: CV Arta Rivera. 2008.

Munawwir, A W. Kamus Al-Munawwir

Indonesia-Arab Terlengkap.
Surabaya: Pustaka Progressif. 2007.

Republik Indonesia, Kementrian Agama. A/-
Qur’an Terjemah, Jakarta, Sahabat,
2014.

Teungku, Muhammad Hasbi as-Siddieqy.
Sejarah Pengantar Ilmu Al-Qur’an
dan Tafsir. Semarang: Pustaka Rizki

Putra. 2009.



ISSN : 0000-0000 | E-ISSN:0000-0000 | LINK : https/mqtbijournal.mqtebuireng.co/index.php/matbi/in:

MQTBI : JURNAL
AL-QUR AN DAN HADIS

Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng

ANALISIS KOHESI DAN KOHERENSI DALAM WACANA TEKS
MUKADIMAH TAFSIR JALALAIN

'Abd Aziz, *Fikri Maulana

"Universitas PTIQ Jakarta, Email: abdaziz@ptig.ac.id
2Universitas PTIQ Jakarta, Email: fikrimaulana@ptiqg.ac.id

Informasi Artikel

Abstract

Diajukan: 12-12-2024
Diterima: 12-24-2024
Diterbitkan: 01-01-2025

Editorial Office :

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis aspek kohesi
dan koherensi dalam wacana Mukadimah Tafsir Jalalain,
khususnya dari perspektif referensi endofora. Penelitian
ini menggunakan metode analisis wacana dengan
pendekatan metode agih. Teknik analisis mencakup
Teknik Bagi Unsur Langsung (BUL), teknik ganti,
parafrase, dan baca markah. Data utama penelitian ini
adalah Mukadimah Tafsir Jalalain yang dikaji melalui
Hasyiyah ‘Ala Tafsir Jalalain karya Ahmad bin
Muhammad as-Shawi al-Maliki al-Khalwani. Penelitian
ini menemukan bahwa referensi endofora dalam
Mukadimah Tafsir Jalalain dapat diklasifikasikan
menjadi beberapa jenis, seperti referensi anafora dan
katafora. Hasil menunjukkan bahwa penggunaan kohesi
referensi, baik personal maupun demonstratif, memiliki
peran signifikan dalam membangun keterpaduan wacana.
Referensi anafora ditemukan lebih dominan dibanding
katafora, dengan pola pengacuan yang mengarah pada
unsur-unsur yang telah disebutkan sebelumnya dalam
teks. Analisis juga mengungkapkan bahwa aspek kohesi
dan koherensi dalam wacana ini memberikan
pemahaman yang lebih mendalam terhadap teks,
sekaligus menunjukkan bagaimana struktur bahasa Arab
memainkan peran penting dalam  menciptakan
keterpaduan dan keterkaitan makna. Kesimpulannya,
referensi endofora dalam Mukadimah Tafsir Jalalain
menunjukkan tingkat kepaduan linguistik yang tinggi,
yang  mendukung  keberhasilan  teks dalam
menyampaikan gagasan utama secara jelas dan efektif.
Keywords: Analisis Wacana, Kohesi, Koherensi,
Referensi Endofora, Tafsir Jalalain

Copyright C 2025 MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Bisnis Hadis. All rights reserved

MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Hadis
Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng Jombang



Pendahuluan

Manusia adalah makhluk sosial
yang membutuhkan orang lain atau
bahkan makhluk lain. Orang lain
dibutuhkan manusia guna
melangsungkan kehidupannya. Dalam
proses  melangsungkan  hidupnya,
manusia akan melakukan interaksi
antar sesamanya. Manusia akan
membutuhkan bahasa dalam melakukan
aktivitasnya dan bahasa tersebut
menjadi alat komunikasi di antara
mereka.

Bahasa, sebagai kode yang
disepakati oleh masyarakat,
mewujudkan peradaban dan budaya
manusia, memfasilitasi pertukaran ide
dan emosi.! Ini adalah produk sosio-
historis yang mencerminkan hubungan
sosial, tradisi, dan sejarah etnis, penting
untuk mengekspresikan dan
melestarikan budaya.? Perkembangan
bahasa terkait dengan evolusi kognitif
di Homo sapiens, memungkinkan
berbagi  produk  imajinatif  dan
mendorong sosialisasi dalam
komunitas.> Bahasa berfungsi sebagai
sarana  komunikasi, memungkinkan
individu untuk menyampaikan pikiran
mereka dan bekerja sama melalui
penguasaan kode linguistik.* Fungsi
intrinsik bahasa terletak pada perannya
sebagai alat komunikasi,
memungkinkan individu untuk

' Franco Fabbri, Alice Fabbro, and Cristiano
Crescentini, “The Nature and Function of
Languages,” Languages 7, no. 4 (2022): 303,
https://doi.org/10.3390/languages7040303.

2 Fauziah Nasution and Elissa Evawani
Tambunan, “Language and Communication,”
International Journal Of Community Service 1,
no. 1 (2022): 1-10,
https://doi.org/10.55299/ijcs.v1il.86.

3 Kavan Ahmadi, “Language Is a Collective
Product of Mankind,” 2023, 67-72,
https://doi.org/10.1163/9789004527256 008.

4 Ekaterina Andreeva, “Language in the System
of Cultural and Historical Formation of
Personality,” Hayuneiti Anvmanax Cmpan
Ipuyepromopvss 33, no. 1 (2023): 32-37,
https://doi.org/10.23947/2414-1143-2023-33-1-
32-37.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

menyandikan dan bertukar pesan,
sehingga meningkatkan interaksi dan
kerja sama dalam masyarakat.®

Seiring dengan berkembangnya
peranan-peranan  komunikasi  yang
diciptakan oleh bahasa tersebut, media
yang digunakan dalam berkomunikasi
juga mengalami perkembangan yang
beraneka ragam. Pidato, percakapan,
buklet, brosur, radio, buku, telepon, dan
internet adalah bentuk-bentuk
komunikasi yang telah berkembang dan
meluas. Ada dua kategori utama bahasa
ketika mempertimbangkan berbagai
bentuk komunikasi tertulis dan lisan;
bahasa lisan dan tulisan. Perkembangan
media telah menyebabkan ledakan
dalam penggunaan bahasa pada semua
tingkatan, dari kata, frasa, klausa,
kalimat, dan wacana.

Menurut Tarigan, wacana
didefinisikan sebagai satuan bahasa
yang terlengkap dan tertinggi atau
terbesar di atas kalimat atau klausa
dengan koherensi dan kohesi tinggi
yang berkesinambungan yang
mempunyai awal dan akhir nyata
disampaikan secara lisan atau tertulis.
Di dalam sebuah wacana terdapat ide,
gagasan, konsep, dan pikiran yang
terangkum dalam kalimat atau kalimat-
kalimat yang kohesif dan koheren,
sehingga wacana dapat dipahami oleh
pendengar atau pembacanya.’
Sementara  itu, realisasi wacana
menurut Kridalaksana adalah karangan
yang utuh (novel, buku, seri
ensiklopedi, paragraf, kalimat atau kata
yang membawa amanat yang lengkap.®

5 Qurotul Aini, “Gangguan Keterlambatan
Berbicara (Speech Delay) Pada Anak Usia 6
Tahun Di RA An-Nuur Subang” 1, no. 1 (2022):
8-17, https://doi.org/10.33511/ash-
shobiy.vinl.8-17.

® Guntur Tarigan, Pengajaran Wacana
(Bandung: Angkasa, 1987). 2.

7 Sumarlan and DKk, eds., Teori Dan Praktik
Analisis Wacana (Surakarta: Pustaka Cakra,
2003). 11.

8 Harimurti Kridalaksana, Kamus Linguistik
(Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1983). 179.

2



Wacana merupakan sesuatu yang
berkaitan dengan bentuk dan makna.
Sejalan dengan pandangan bahwa
wacana terdiri atas bentuk dan makna,
kepaduan dari keduanya menjadi faktor
yang paling penting dalam menentukan
keterbacaan dan keterpahaman
wacana.” Sebagai pembawa kesatuan
amanat lengkap, wacana haruslah
memiliki kepaduan unsur-unsur
pembentuknya. Kepaduan  unsur
tersebut meliputi kohesi dan koherensi.
Wacana yang padu adalah wacana yang
bersifat kohesif apabila dilihat dari segi
hubungan bentuk atau struktur lahirnya
dan bersifat koheren apabila dilihat dari
segi hubungan makna atau struktur
batinnya.!?

Merujuk dari realisasi wacana di
atas, wacana dapat diklasifikasikan
menjadi berbagai macam jenis menurut
dasar pengelompokannya.
Pengelompokan wacana berdasarkan
dengan media yang digunakan dapat
dikelompokkan menjadi dua, yaitu
wacana lisan dan wacana tulis.!!
Wacana tulis dapat dipahami sebagai
suatu wacana yang ditulis atau dicetak.
Misalnya, wacana berupa buku, naskah,
dan karangan.

Chaer, berpendapat bahwa dalam
suatu buku, naskah, dan karangan yang
luas terdapat beberapa bagian-bagian
yang lebih sempit. Dalam buku,
naskah, dan karangan ilmiah misalnya
dalam  bentuk lahiriahnya  harus
dipenuhi beberapa unsur, yaitu bagian
pelengkap pendahuluan, isi karangan,
dan bagian pelengkap penutup. Dalam
bagian pelengkap pendahuluan
biasanya berisi kata pengantar, daftar

° Erdanova Sevara Anvarovna, “Discourse in
Comparative Linguistics,” International Journal
Of Literature And Languages 03, no. 05 (2023):
25-28,
https://doi.org/10.37547/ijll/volume03issue05-
06. Guntur Tarigan, Pengajaran Wacana. 96.

19 Sumarlan and DKk, Teori Dan Praktik
Analisis Wacana. 23.

' Mulyana, Kajian Wacana: Teori, Metode,
Dan Aplikasi Prinsipprinsip Analisis Wacana
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2005). 51-53.

isi, halaman pengesahan, halaman
persembahan, gambar, dan tabel.!?

Kata  pengantar =~ merupakan
karangan pendahuluan yang terletak
dalam bagian dari bagian pelengkap
pendahuluan.  Sederhananya,  kata
pengantar  berfungsi sebagai teks
pengantar yang memberikan informasi
kepada pembaca tentang buku, artikel,
atau esai. Dilihat dari definisinya, kata
pengantar berfungsi sebagai suatu
tulisan pengantar agar pembaca dapat
mengetahui, dan memahami isi buku,
naskah, dan karangan tersebut. Oleh
sebab itu, penulis mampu menjalin
kepaduan  tulisan  dalam  kata
pengantarnya.

Struktur wacana yang kohesif
sangat penting bagi pembaca untuk
memahami gagasan dan pikiran dalam
kata pengantar; ini berarti bahwa
kalimat-kalimat harus memiliki
hubungan yang jelas dan konsisten satu
sama lain, dan bahwa maknanya harus
menyatu untuk membentuk keseluruhan
yang lengkap. Berdasarkan kedua
pertimbangan ini, kekohesifan
merupakan komponen penting dalam
pengembangan wacana yang lengkap
dan koheren, karena melalui cara-cara
kohesifnyalah struktur logis wacana
dapat diidentifikasi.

Berlandaskan pemaparan di atas,
penelitian tentang kekohesian dan
kekoherensian dalam wacana
mukadimah sangat diperlukan. Dalam
penelitian ini, kohesi dibatasi hanya
pada aspek kohesi referensi dalam
wacana teks Mugaddimah dalam Tafsir
Jalalain. Buku yang diacu adalah
Hasyiyah ‘ala Tafsir Jalalain, karya
Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-
Maliki al-Khalwani, Beirut, Dar al-Jail,
juz L.

Metode Penelitian

Yang menjadi bahan penelitian
adalah wacana teks Mugaddimah dalam
Tafsir Jalalain. Buku yang diacu
adalah Hasyiyah ‘ala Tafsir Jalalain,

12 Abdul Chaer, Linguistik Umum (Jakarta:
Rineka Cipta, 1994). 272-273.



karya Ahmad bin Muhammad as-Shawi
al-Maliki al-Khalwani, Beirut, Dar al-
Jail, juz 1.'* Metode analisis data yang
digunakan adalah metode agih. Teknik
pada metode agih yang digunakan
adalah teknik bagi unsur langsung
(selanjutnya disebut BUL) sebagai
teknik dasarnya, dengan teknik lanjutan
berupa teknik ganti, parafrase, dan baca
markah. Teknik BUL dianggap sebagai
teknik  dasar karena cara yang
digunakan pada awal analisis adalah
membagi  satuan lingual datanya
menjadi beberapa bagian atau unsur
dan unsur-unsur itu dipandang sebagai
bagian yang langsung membentuk
satuan lingual yang dimaksud. Teknik
ini bertujuan untuk memperjelas fungsi
masing-masing unsur dalam kalimat.
Teknik  ganti  digunakan  untuk
membuktikan kesamaan unsur pada
kohesi penggantian, yaitu dengan
mengganti satuan kebahasaan tertentu
di dalam suatu konstruksi dengan
satuan kebahasaan lain di luar
konstruksi tersebut. Teknik parafrase
digunakan untuk membuktikan adanya
pelesapan dalam suatu kalimat, yaitu
dengan mengubah kalimat yang
mengandung unsur terlesap dengan
cara menambahnya dengan satuan
kebahasaan lain yang sesuai sebagai
pengisi unsur zero (o). Teknik baca
markah digunakan untuk memahami
hubungan antarkata, klausa ataupun
kalimat dengan cara  membaca
pemarkah atau tanda dalam suatu
konstruksi kebahasaan. Teknik baca
markah disepadankan dengan i'rab
pada tata bahasa Arab. Teknik i’rab
merupakan tanda yang terletak di akhir
kata dan membatasi kedudukannya
dalam  kalimat atau  membatasi
fungsinya.'4

13 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani, Hasyiyah Ala Tafsir Jalalian, vol.
I (Beirut: Dar al-Jail, n.d.).

14 Sudaryanto, Metode Dan Aneka Teknik
Analisis Bahasa (Yogyakarta: Duta Wacana
University Press, 1993). 31.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

Hasil dan Pembahasan

Baryadi  berpendapat  bahwa
kajian tentang satuan-satuan bahasa
yang lebih tinggi dari kalimat disebut
analisis wacana.!> Dengan demikian,
kalimat, paragraf, dan penggalan-
penggalan wacana merupakan objek
analisis wacana. Wacana merupakan
satuan gramatikal yang paling besar
atau terbesar menurut Chaer karena
merupakan satuan bahasa yang paling
lengkap.'® Adapun al-Khuli, menyebut
wacana atau discourse dengan al-hadis,
yaitu penyampaian ide atau pikiran
kepada pendengar melalui perkataan.!’
Sementara  itu, Sumarlan  dkk.,
mendefinisikan wacana dengan satuan
bahasa terlengkap yang dinyatakan
secara lisan atau tulisan yang bersifat
kohesif apabila dilihat dari struktur
lahir atau bentuknya dan Dbersifat
koheren atau terpadu apabila dilihat
dari struktur batin atau maknanya.'® Di
dalam sebuah wacana terdapat ide,
gagasan, konsep, dan pikiran yang
terangkum dalam kalimat atau kalimat-
kalimat yang kohesif dan koheren,
sehingga wacana dapat dipahami oleh
pendengar atau pembacanya.!® Dengan
demikian wacana adalah suatu satuan
gramatikal ~ yang  lengkap  baik
diungkapkan dengan lisan maupun
tulisan yang mempunyai keterkaitan
dari segi struktur lahirnya, yaitu
bersifat kohesif dan keterkaitan dari
segi batinnya, yaitu bersifat koheren.

Wacana, sebagai konsep linguistik
yang kompleks, terdiri dari kalimat
yang memenuhi persyaratan tata bahasa
dan mengintegrasikan elemen penyusun
seperti koherensi dan kohesi, yang
mencerminkan interaksi antara bentuk

15 1 Praptomo Baryadi, Dasar-Dasar Analisis
Wacana Dalam Ilmu Bahasa (Yogyakarta:
Pustaka Gondho Suli, 2002). 3.

16 Chaer, Linguistik Umum. 267.

17 M. Ali Al-Khuli, 4 Dictionary of Theoretical
Linguistics: English - Arabic, vol. 1 (Beirut:
Lebrairie du Liban, 1982). 76.

8 Sumarlan and DKk, Teori Dan Praktik
Analisis Wacana. 15.

19 Sumarlan and Dkk. 11.



dan makna.?’ Koherensi dalam wacana
menandakan kelancaran aliran ide dan
hubungan  logis antara  kalimat,
difasilitasi oleh elemen bahasa seperti
kata transisi dan kata ganti 2! Di sisi
lain, kohesi, atau hubungan formal
antara bagian-bagian wacana,
memastikan kesatuan dan kejelasan
strukturalnya, dengan elemen-elemen
seperti penghubung membantu dalam
menandai  hubungan  koherensi.??
Kesatuan  wacana  terletak  pada
kemampuannya untuk menjadi kohesif
dalam bentuk dan koheren dalam
makna, di mana hubungan antara
komponen struktural dan semantiknya
secara harmonis berkontribusi pada
efektivitas dan kejelasannya secara
keseluruhan.??

Halliday dan Hasan kohesi
menyatakan bahwa perangkat sumber-
sumber kebahasaan yang dimiliki setiap
bahasa sebagai bagian dari metafungsi
tekstual untuk mengaitkan satu bagian
teks dengan teks lainnya. Mereka
membagi kohesi menjadi pengacuan
(reference), penggantian (substitution),
penghilangan (ellipsis), perangkaian
(conjunction), kohesi leksikal (lexical
cohesion).”*

20 A A Khabarov, “Delimitation of the Concepts
of ‘Speech’, ‘Discourse’ and ‘Text’ in the Light
of Modern Linguistic Concepts,” Litera, no. 1
(2022): 123-31, https://doi.org/10.25136/2409-
8698.2022.1.3528]1.

2l Suyanu, Rusdiawan, and Anang Zubaidi
Sumerep, “The Use of Language Elements in
the Creation of Coherences in Discourse,”
International Journal of Linguistics, Literature,
and Culture 3, no. 5 (2017): 101-8,
https://doi.org/10.21744/1JLLC.V315.580.

22 Jet Hoek, “Making Sense of Discourse: On
Discourse Segmentation and the Linguistic
Marking of Coherence Relations” (2018),
https://www.lotpublications.nl/Documents/509
fulltext.pdf.

23 Kholboboeva Aziza Sherboboevna, “The
Concept of Discourse and Its Definition” 20, no.
2 (2020): 126-28,
https://doi.org/10.52155/IJPSAT.V20.2.1824.

24 M A K Halliday and Ruqaiya Hasan, Bahasa,
Konteks, Dan Teks: Aspek-Aspek Bahasa Dalam
Pandangan Semiotik Sosial. Diterjemahkan
Dari Language, Context, and Text: Aspects of
Language in a Social-Semiotic Perspective

Referensi, sebagaimana
didefinisikan Ogden dan Richards,
adalah hubungan konseptual antara
tanda dan objek yang diwakilinya.
Simbol adalah unit linguistik, seperti
kata atau kalimat, yang melambangkan
objek di dunia luar atau pengalaman
bersama suatu  komunitas, tanpa
hubungan inheren antara simbol dan
objek yang diwakilinya.?®
Pengklasifikasian atau pemberian nama
objek acuan tidak sepenuhnya alami
atau universal, tetapi lebih bersifat
konseptual, berdasarkan gagasan bahwa
makna  merupakan  produk  dari
konseptualisasi pengguna. Oktavianus
berpendapat bahwa istilah ‘referensi’
menggambarkan  hubungan  antara
komponen linguistik dan lingkungan
aktual. Thwal referensi ini berkaitan erat
dengan uraian tentang makna sebagai
unsur dalam sistem tanda, dapat
diketahui bahwa terdapat dua unsur
dasar dalam sistem tanda yang secara
langsung memiliki hubungan dengan
makna. Kedua unsur tersebut adalah
signifiant, sebagai unsur abstrak yang
akhirnya terwujud dalam sign atau
lambang, serta signifiantor yang dengan
adanya makna dalam lambang itu
mampu  mengadakan  penjulukan,
melakukan  proses  berpikir, dan
mengadakan konseptualisasi.?®

Pikiran sebagai unsur yang
mengadakan  signifikasi  sehingga
menghadirkan makna tertentu,
memiliki hubungan langsung dengan
referen atau acuan. Gagasan itu pun
memiliki  hubungan langsung pula
dengan simbol atau lambang sedangkan
antara simbol dengan acuan terdapat
hubungan tidak langsung karena
keduanya memiliki hubungan yang
bersifat arbitrer. Dari sifat kearbitreran
itulah akhirnya sebuah acuan yang
sama dapat saja diberi simbol yang
berbeda-beda. Sebagai contoh, kata

(Yogyakarta: Gadjah Mada University Press,
1994). 65.

23 Oktavianus, Analisis Wacana Lintas Bahasa
(Padang: Andalas University Press, 2006). 53.

26 Oktavianus. 54.



kambing memiliki referensi mahluk
hidup, jenis binatang, memakan
rumput, dan dipelihara oleh manusia.
Uraian di atas dapat diambil benang
merah bahwa referensi adalah suatu
bentuk yang merujuk ke bentuk lainnya
berdasarkan konseptualitas dan bersifat
arbitrer atau manasuka. Referensi ini
adakalanya berupa kata atau frase untuk
mengacu pada kata, frase, atau satuan
gramatikal lain dalam suatu wacana.

Pembahasan  terkait referensi
diklasifikasikan menjadi dua;
berdasarkan unsur yang diacu dan
berdasarkan jenis. Pertama, ditinjau
dari segi unsur yang diacu dapat
diperikan menjadi dua; endofora dan
katafora.

Referensi endofora, yaitu
manakala unsur-unsur yang diacu
berada dalam teks. Referensi endofora
sangat penting bagi suatu teks, yaitu
manakala referensi endofora tidak
ditemukan secara implisit di dalam
teks, maka kepaduan tidak akan dapat
dirasakan. Referensi endofora dibagi
lagi menjadi dua; referensi endofora
anafora dan referensi endofora katafora.
Referensi endofora anafora, yaitu suatu
hubungan pengacuan yang mengacu
pada unsur-unsur yang berada di dalam
teks. Hubungan ini menunjuk pada
sesuatu yang anteseden yang telah
disebutkan sebelumnya.

Klasifikasi referensi kedua adalah
berdasarkan pada jenisnya.
Berdasarkan jenisnya referensi dapat
dibagi menjadi dua jenis, yaitu:
referensi personal, referensi
demonstratif.?”  Pertama, referensi
personal meliputi kata ganti orang
(pronomina persona) pertama yakni
(aku, saya), kata ganti orang kedua,
yakni (kamu, kalian), kata ganti orang
ketiga, yakni (dia, mereka). Kata ganti
orang atau benda dalam bahasa Arab
lebih dikenal dengan ism dhamir.

Berdasarkan penjelasan di atas,
dapat identifikasi terhadap acuan dan

Y7 Mulyana, Kajian Wacana: Teori, Metode,

Dan Aplikasi Prinsipprinsip Analisis Wacana.

18.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

jenis referensi yang terdapat pada
wacana teks Mugaddimah dalam Tafsir
Jalalain, berdasarkan urutan teks
utamanya sebagai berikut:

Shally oul B amd ol T & ok
Lo 1in Lodgmg 4225 dly ca# bow e rw\)
A s AS G ol Bl o) cuns)
22 ) DV gt Ll ool il sl e S
Ry b Lo prg Al az, 6‘3\"“5\ L).é\ Al oy
oo et Jo & ol 2T 18 aN 555w ol e
F1 de sle¥ly (dls il 3w e Lo 55
LAl o sy o) 7l b Clel 5 JIBY
Bpy rmy ey i dry o 5,508l Dl
S by Lz e JgT Sl Julad
s ey < Ll 3 4 gl Sl Ay d

28 408y 4 ) 3 ade

1. Endofora Anafora-Persona Ketiga
Tunggal

ol [ oesy La\j» e A ad) (1)

Segala puji bagi Allah, dengan
pujian yang sesuai dengan semua
nikmat-Nya yang dapat ditambahkan
nikmat dari-Nya.

Pada kalimat [i ni‘amihi,
terdapat penanda pengacuan yang
berupa morfem, ha. Morfem, ha
yang artinya, ‘Nya’ pada kalimat di
atas mengacu pada kata ‘Allah’,
yaitu unsur yang telah disebutkan
sebelumnya dalam kalimat yang
sama. Pola pengacuan masih
merujuk pada sesuatu yang berada
dalam teks. Hubungan referensi
seperti ini manakala ditinjau dari segi
unsur yang diacu termasuk dalam
endofora anafora dan berdasarkan
jenisnya termasuk referensi persona
ketiga atau ism dhamir, yaitu ism
yang digunakan untuk mengiaskan
bentuk orang pertama, orang kedua,

28 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani, Hasyiyah Ala Tafsir Jalalian. 2-
63.

2% Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani. 2.



dan orang ketiga.>® Unsur pengganti
atau ism dhamir dalam bahasa Arab
kebanyakan mengacu pada kata,
frase, atau satuan gramatikal lain
yang terletak sebelumnya dan
terkadang juga mengacu pada kata,
frase, atau satuan gramatikal lain
yang terletak sesudahnya.

Pada kalimat [i mazidihi,
terdapat penanda pengacuan yang
berupa morfem, ha. Morfem, ha
yang artinya, ‘Nya’ pada kalimat di
atas mengacu pada kata ‘Allah’,
yaitu unsur yang telah disebutkan
sebelumnya dalam kalimat yang
sama. Pola pengacuan masih
merujuk pada sesuatu yang berada
dalam teks. Jadi tidak perlu dicari
kata, ‘Allah’ yang mana. Hubungan
referensi  seperti ini  manakala
ditinjau dari segi unsur yang diacu
termasuk dalam endofora anafora
dan berdasarkan jenisnya termasuk
referensi persona ketiga.

422y dly o b o Al B, (2)

odgers

Shalawat dan salam tercurah
kepada Nabi kita Muhammad,
keluarga, sahabat, dan pengikutnya.

Pada kalimat shahbihi,
terdapat penanda pengacuan yang
berupa morfem, ha. Morfem, ha
yang artinya, ‘nya’ pada kalimat di
atas mengacu pada kata
‘Muhammad’, yaitu unsur yang telah
disebutkan  sebelumnya  dalam
kalimat yang sama. Pola pengacuan
masih merujuk pada sesuatu yang
berada dalam teks. Jadi tidak perlu
dicari kata, ‘Muhammad’ yang
mana. Hubungan referensi seperti ini

30" Mushthafa al-Galayaini, Ad-Durus Al-
‘Arabiyyah  Qism  as-Sharf (Bairut: al-
Mathba‘ah  al-Ahliyyah, 1912).  56.60.
Mushthafa Al-Galayaini, Jami‘ud Durus Al-
‘Arabiyyah, vol. Juz (Beirut: al-Maktabah al-
Ashriyyah, 2000). 115.

31 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani, Hasyiyah Ala Tafsir Jalalian. 2.

manakala ditinjau dari segi unsur
yang diacu termasuk dalam endofora
anafora persona pertama dan
berdasarkan  jenisnya  termasuk
referensi persona ketiga.

Pada kalimat junudihi, terdapat
penanda pengacuan yang berupa
morfem, ha. Morfem, ha yang
artinya, ‘nya’ pada kalimat di atas
mengacu pada kata ‘Muhammad’,
yaitu unsur yang telah disebutkan
sebelumnya dalam kalimat yang
sama. Pola pengacuan masih
merujuk pada sesuatu yang berada
dalam teks. Jadi tidak perlu dicari
kata, ‘Muhammad’ yang mana.
Hubungan referensi seperti ini
manakala ditinjau dari segi unsur
yang diacu termasuk dalam endofora
anafora persona pertama dan
berdasarkan  jenisnya  termasuk
referensi persona ketiga.

. Endofora Katafora-Demonstratif

Berdasarkan penjelasan di atas,
referensi endofora katafora dapat
dipahami sebagai suatu hubungan
pengacuan yang mengacu pada
unsur-unsur yang berada di dalam
teks. Hubungan ini merujuk pada
sesuatu  atau  anteseden  yang
disebutkan sesudahnya.

2 o) el ) il b La (3)

Inilah  sesuatu yang paling

mendesak dibutuhkan atasnya oleh

mereka yang menginginkan

penyempurnaan  penafsiran  al-
Quran.

Pada kalimat fadza ma,
terdapat penanda pengacuan berupa
morfem hadza, yang berarti ‘ini’.
Kata hadza, mengacu pada anteseden
yang disebut sesudahnya, yaitu ma,
yang berarti ‘sesuatu’ dalam kalimat
yang sama. Pola pengacuan ini masih
merujuk pada sesuatu yang berada
dalam  teks dan  hubungan

32 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani. 2.



referensinya anteseden pada
‘sesuatu’ yang disebutkan
sesudahnya. Hubungan referensi
seperti ini manakala ditinjau dari segi
unsur yang diacu termasuk dalam
referensi endofora katafora dan
berdasarkan  jenisnya  termasuk
referensi demonstratif.

Dalam tata bahasa Arab,
demostratif dapat dipadankan dengan
ism isyarah. Ism isyarah, yaitu isim
yang menunjukkan sesuatu tertentu
dengan perantara isyarat tangan dan
sebagainya apabila sesuatu yang
ditunjuk hadir (konkret) dan dengan
isyarat makna apabila sesuatu yang
ditunjuk adalah sesuatu yang tidak
ada (abstrak).> Berdasarkan
pengertian tersebut, diketahui adanya
2 unsur, yaitu unsur tertunjuk atau
musyar ilaih dan unsur penunjuk
atau ism isyarah. Penunjukan ini
dapat Dbersifat endoforik dengan
unsur tertunjuk berada di dalam teks
wacana Muqaddimah Tafsir Jalalain.

3. Endofora Anafora Bukan Persona
s A% 3 o) el ) Szt L (4)
e S Tl
Inilah  sesuatu yang paling
mendesak dibutuhkan atasnya oleh
mereka yang menginginkan
penyempurnaan  penafsiran  al-
Quran.

Pada kalimat ilaihi, terdapat
penanda pengacuan yang berupa
morfem, ha. Morfem, ha yang
artinya, ‘nya’ pada kalimat di atas
mengacu pada kata ‘ma’, yaitu unsur
yang telah disebutkan sebelumnya
dalam kalimat yang sama. Pola
pengacuan masih merujuk pada

33 al-Galayaini, Ad-Durus Al-‘Arabiyyah Qism
as-Sharf. 61-62. Abdelmoty M Ahmed et al.,
“Arabic Sign Language Intelligent Translator,”
The Imaging Science Journal 68, no. 1 (2020):
11-23,

https://doi.org/10.1080/13682199.2020.1724438

34 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani, Hasyiyah Ala Tafsir Jalalian. 2.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

sesuatu yang berada dalam teks.
Hubungan referensi seperti ini
manakala ditinjau dari segi unsur
yang diacu termasuk dalam endofora
anafora bukan persona.

4. Endofora Katafora-Kata Sambung
Berdasarkan klasifikasi
jenisnya, dalam tata bahasa Arab
terdapat juga ism mausul (relative
pronoun) yang berfungsi juga untuk
mereferent unsur yang lainnya. Ism
mausul, yaitu suatu ism yang
menunjuk pada sesuatu dengan
perantara kalimat yang disebutkan
sesudahnya, dan kalimat ini disebut
sillatu  al-mausuli.’> Berdasarkan
pengertian tersebut maka diketahui
adanya 2 unsur, yaitu unsur tertunjuk
atau shillatu al-mausul dan unsur
penunjuk atau ism mausul. Sillatu al-
mausul merupakan kalimat yang
dituntut keberadaannya setelah ism
mausul dengan maksud untuk
menyempurnakan makna. Dalam
sillatu almausul disyaratkan adanya
damir yang menunjuk pada mausul.
Penunjukan ini  dalam  bentuk
endofora dengan unsur tertunjuk
berada di dalam teks wacana dan
bersifat eksofora dengan unsur
tertunjuk berada di luar teks wacana.

Al il gl @ SU T s A 3 (5)
. 2l Jdaal g ol PN i) 2l

penyempurnaan penafsiran al-
Quran yang ditulis (nya) oleh Imam
Jalal ad-Din Muhammad bin Ahmad
al-Mahalli as-Syafi’i.

Pada kalimat “alladzi allafahu
al-imam..,” terdapat penanda
pengacuan berupa alladzi yang berarti,
‘yang’. Pada kata alladzi mengacu pada
kalimat “alladzi allafahu al-imam...”

35 al-Galayaini, Ad-Durus Al-‘Arabiyyah Qism
as-Sharf. 63-64.

36 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani, Hasyiyah Ala Tafsir Jalalian. 2-3.

6



Pengacuan kata sambung tersebut
termasuk dalam endofora katafora,
karena unsur yang diacu berada dalam
teks wacana, sedangkan letaknya
berada sesudah unsur pengacu.

5. Endofora Anafora-Bukan Persona

o3 el N ) 23 LY 4t sl (6)

37, 6«3\_,.3\ g\;\ A

Yang ditulis (nya) oleh Imam

Jalal ad-Din Muhammad bin Ahmad al-
Mahalli as-Syafi’i.

Pada kalimat alladzi allafahu,
terdapat penanda pengacuan yang
berupa morfem, ha. Morfem, ha yang
artinya, ‘nya’ pada kalimat di atas
mengacu pada kata ‘alladzi’, yaitu
unsur yang telah disebutkan sebelumnya
dalam kalimat yang sama. Pola
pengacuan masih merujuk pada sesuatu
yang berada dalam teks. Hubungan
referensi seperti ini manakala ditinjau
dari segi unsur yang diacu termasuk
dalam endofora anafora dan
berdasarkan jenisnya termasuk referensi
bukan persona.

6. Endofora Anafora-Persona Ketiga
Tunggal

q\é\ Al a2 Sl Dl el L3 ruy\ (7)

B4 azy palad)

Oleh  Imam  Jalal  ad-Din

Muhammad bin Ahmad al-Mahalli as-
Syafi’i, Semoga Allah merahmatinya.

Pada rahimahu, terdapat
penanda pengacuan yang berupa
morfem, ha. Morfem, ha yang artinya,
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu
pada kata ‘jalal ad-din’, yaitu unsur
yang telah disebutkan sebelumnya
dalam kalimat yang sama. Pola
pengacuan masih merujuk pada sesuatu
yang berada dalam teks. Jadi tidak perlu

37 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani. 3.
3% Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani. 3.

dicari kata, ‘jalal ad-din’ yang mana.
Hubungan referensi seperti ini manakala
ditinjau dari segi unsur yang diacu
termasuk dalam endofora anafora dan
berdasarkan jenisnya termasuk referensi
persona ketiga tunggal.

7. Endofora Anafora Bukan Persona

s b o, (8)

dan melengkapi apa yang ia
lewatkannya

Pada kalimat tatmimu ma
fatahu, terdapat penanda pengacuan
yang berupa morfem, ha. Morfem, ha
yang artinya, ‘nya’ pada kalimat di atas
mengacu pada kata ‘alladzi’, yang
terdapat dalam kalimat ‘alladzi allafahu
al-imam...” yaitu unsur yang telah
disebutkan sebelumnya dalam kalimat
yang sama. Pola pengacuan masih
merujuk pada sesuatu yang berada
dalam teks. Hubungan referensi seperti
ini manakala ditinjau dari segi unsur
yang diacu termasuk dalam endofora
anafora dan Dberdasarkan jenisnya
termasuk referensi bukan persona.

Jeo a2l 5 )5m ol e 525 (9)
Sl Al o ansy ol b Lo Ol I )
Spy ey gy il dmy o 3500l At

3o e Y S

dan itu (karangannya) dari awal

surat al-Baqgarah sampai akhir surat al-
Isra’ dengan melengkapi kelanjutan
gayanya (karangannya) dengan cara
menjelaskan sesuatu yang ia pahami
penjelasannya terhadap firman Allah
Swt, bersandar pada sejumlah pendapat
vang paling kuat, menguraikan sesuatu

3% Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani. 3.
40 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani. 3.



vang (hanya) diperlukan olehnya (saja),
catatan penting atas varian qiraat
populer  secara sederhana, lugas,
ringkas, dan tidak melebar dari
penjelasan para pendapat yang tidak
disepakati.

Pada kalimat wa huwa, terdapat
penanda pengacuan yang berupa
morfem, huwa. Morfem, huwa yang
artinya, ‘itu’ pada kalimat di atas
mengacu pada kata ‘alladzi allafahu...”,
yaitu unsur yang telah disebutkan
sebelumnya dalam kalimat yang sama.
Pola pengacuan masih merujuk pada
sesuatu yang berada dalam teks.
Hubungan referensi seperti ini manakala
ditinjau dari segi unsur yang diacu
termasuk dalam endofora anafora dan
berdasarkan jenisnya termasuk referensi
bukan persona.

Pada kalimat ninthihi, terdapat
penanda pengacuan yang berupa
morfem, ha. Morfem, ha yang artinya,
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu
pada kata ‘alladzi allafahu...’, yaitu
unsur yang telah disebutkan sebelumnya
dalam kalimat yang sama. Pola
pengacuan masih merujuk pada sesuatu
yang berada dalam teks. Hubungan
referensi seperti ini manakala ditinjau
dari segi unsur yang diacu termasuk
dalam referensi endofora anafora dan
berdasarkan jenisnya termasuk referensi
bukan persona.

Pada kalimat bihi, terdapat
penanda pengacuan yang berupa
morfem, ha. Morfem, ha yang artinya,
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu
pada kata ‘ma’, yaitu unsur yang telah
disebutkan sebelumnya dalam kalimat
yang sama. Pola pengacuan masih
merujuk pada sesuatu yang berada
dalam teks. Hubungan referensi seperti
ini manakala ditinjau dari segi unsur
yang diacu termasuk dalam endofora
anafora dan berdasarkan jenisnya
termasuk referensi bukan persona.

Pada kalimat ma yahtaju ilaihi,
terdapat penanda pengacuan yang
berupa morfem, ha. Morfem, ha yang

< b

artinya, ‘nya’ pada kalimat di atas

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

mengacu pada kata ‘ma’, yaitu unsur
yang telah disebutkan sebelumnya
dalam kalimat yang sama. Pola
pengacuan masih merujuk pada sesuatu
yang berada dalam teks. Hubungan
referensi seperti ini manakala ditinjau
dari segi unsur yang diacu termasuk
dalam endofora anafora dan
berdasarkan jenisnya termasuk referensi
bukan persona.

iy el S 2y ll, (10)

Tempat yang paling tepat
menguraikannya adalah (melalui) buku-
buku berbahasa Arab.

Pada kalimat mahalluha,
terdapat penanda pengacuan yang
berupa morfem, ha. Morfem, ha yang
artinya, ‘nya’ pada kalimat di atas
mengacu pada kata ‘irabu ma yahtaju
ilaihi wa tanbihin ‘ala al-qiraat al-
mukhtalifah  al-masyhurah...’, yaitu
unsur yang telah disebutkan sebelumnya
dalam kalimat yang sama. Pola
pengacuan masih merujuk pada sesuatu
yang berada dalam teks. Hubungan
referensi seperti ini manakala ditinjau
dari segi unsur yang diacu termasuk
dalam endofora anafora dan
berdasarkan jenisnya termasuk referensi
bukan persona.

8. Eksofora
Tunggal

Persona Pertama

LA G« el LT Al (11)
Kepada Allah aku memohon

semoga memberikan manfaat melalui
(karangan) ini di dunia.

Kalimat wallaha as’alu an-naf’a
bihi fi ad-dunya, mengandung jenis
referensi  ‘aku’ yang merupakan
referensi persona pertama tunggal. Kata
‘aku’ disebut referensi eksofora persona
pertama tunggal yang berfungsi untuk

41 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani. 3.
42 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani. 3.



menggantikan kata ganti orang pertama
yakni ‘orang’ yang sedang melakukan
pembicaraan dan dapat diketahui pula
bahwa kata ‘aku’, sebagai data, merujuk
pada penulis atau pembicara. Hubungan
referensi seperti ini manakala ditinjau
dari segi unsur yang diacu termasuk
dalam referensi eksofora persona
pertama tunggal.

9. Endofora Anafora-Bukan Persona

A ety L) 3 e @l JUE A, (12)
43'4:7;;

Kepada Allah aku memohon
semoga memberikan manfaat melalui
(karangan) ini di dunia dan memohon
balasan  terbaik di  akhirat atas

(karangan)nya.

Pada kalimat bihi, terdapat
penanda pengacuan yang berupa
morfem, ha. Morfem, ha yang artinya,
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu
pada kata ‘alladzi allafahu...’, yaitu
unsur yang telah disebutkan sebelumnya
dalam kalimat yang sama. Pola
pengacuan masih merujuk pada sesuatu
yang berada dalam teks. Hubungan
referensi seperti ini manakala ditinjau
dari segi unsur yang diacu termasuk
dalam endofora anafora dan
berdasarkan jenisnya termasuk referensi
bukan persona.

Pada kalimat alaihi, terdapat
penanda pengacuan yang berupa
morfem, ha. Morfem, ha yang artinya,
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu
pada kata ‘alladzi allafahu...’, yaitu
unsur yang telah disebutkan sebelumnya
dalam kalimat yang sama. Pola
pengacuan masih merujuk pada sesuatu
yang berada dalam teks. Hubungan
referensi seperti ini manakala ditinjau
dari segi unsur yang diacu termasuk
dalam endofora anafora dan
berdasarkan jenisnya termasuk referensi
bukan persona.

4 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani. 3.

10.  Endofora
Ketiga Tunggal

MasSy a i) & ade s sty (13)

Kepada Allah aku memohon
semoga memberikan manfaat melalui
(karangan) ini di dunia dan memohon
balasan  terbaik di  akhirat atas
(karangan)nya berkat karunia-Nya dan
kemuliaan-Nya.

Anafora-Persona

Pada kalimat mannihi, terdapat
penanda pengacuan yang berupa
morfem, ha. Morfem, ha yang artinya,
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu
pada kata ‘Allah...’, yaitu unsur yang
telah disebutkan sebelumnya dalam
kalimat yang sama. Pola pengacuan
masih merujuk pada sesuatu yang
berada dalam teks. Hubungan referensi
seperti ini manakala ditinjau dari segi
unsur yang diacu termasuk dalam
endofora anafora dan berdasarkan
jenisnya termasuk referensi persona
ketiga tunggal.

Pada kalimat karamihi, terdapat
penanda pengacuan yang berupa
morfem, ha. Morfem, ha yang artinya,
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu
pada kata ‘Allah...’, yaitu unsur yang
telah disebutkan sebelumnya dalam
kalimat yang sama. Pola pengacuan
masih merujuk pada sesuatu yang
berada dalam teks. Hubungan referensi
seperti ini manakala ditinjau dari segi
unsur yang diacu termasuk dalam
endofora anafora dan berdasarkan
jenisnya termasuk referensi persona
ketiga tunggal.

Kesimpulan

Penelitian ini menyoroti
pentingnya aspek kohesi dan koherensi
dalam membangun keterpaduan wacana
Mukadimah Tafsir Jalalain. Melalui
analisis mendalam terhadap referensi
endofora, baik yang bersifat anafora

4 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki
al-Khalwani. 3.



maupun katafora, ditemukan bahwa
wacana ini memiliki struktur linguistik
yang kompleks namun terorganisir
dengan baik. Penggunaan referensi
anafora yang dominan mencerminkan
upaya pengarang dalam memastikan
kesinambungan ide antarbagian teks.
Kohesi referensi, terutama dalam
bentuk personal dan demonstratif,
membantu mengarahkan pembaca pada
hubungan antarunsur dalam teks,
sehingga memperkuat pemahaman
terhadap isi wacana. Selain itu, teknik
analisis seperti BUL (Bagi Unsur
Langsung), teknik ganti, dan parafrase
memberikan wawasan tentang
bagaimana unsur-unsur linguistik saling
terkait dalam menciptakan kohesi
wacana. Teknik baca markah, yang
sepadan dengan i’rab dalam tata bahasa
Arab, menunjukkan bagaimana tanda-
tanda linguistik digunakan untuk
memperjelas hubungan antarkata dan
klausa.

Hasil penelitian ini menunjukkan
bahwa Mukadimah Tafsir Jalalain tidak
hanya sekadar teks religius, tetapi juga
contoh dari penerapan prinsip-prinsip
linguistik yang tinggi. Kohesi dan
koherensi yang terjaga dengan baik
mencerminkan pemahaman mendalam
pengarang terhadap pentingnya
keterpaduan dalam  menyampaikan
pesan yang efektif. Dengan demikian,
penelitian ini tidak hanya berkontribusi
pada kajian linguistik, tetapi juga
memberikan pandangan baru terhadap
cara memahami teks-teks klasik dalam
konteks linguistik modern.
Kesimpulannya, kohesi dan koherensi
adalah  elemen  krusial = dalam
membangun  keefektifan ~ wacana.
Kajian ini membuka peluang untuk
penelitian lebih lanjut dalam analisis
wacana teks-teks klasik lainnya,
khususnya dalam bahasa Arab, untuk
mengungkap lebih banyak dimensi
linguistik yang mendasari keberhasilan
komunikasi dalam teks tersebut.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025
Daftar Pustaka

Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-
Maliki al-Khalwani. Hasyiyah Ala
Tafsir Jalalian. Vol. 1. Beirut: Dar
al-Jail, n.d.

Ahmadi, Kavan. “Language Is a
Collective Product of Mankind,”
67-72, 2023.
https://doi.org/10.1163/978900452
7256 _008.

Ahmed, Abdelmoty M, Abdelmoty M
Ahmed, Reda Abo Alez, Gamal
Tharwat, Muhammad Taha, B
Belgacem, Ahmad M J Al
Moustafa, and Ahmad M J Al
Moustafa. “Arabic Sign Language

Intelligent Translator.” The
Imaging Science Journal 68, no. 1
(2020): 11-23.

https://doi.org/10.1080/13682199.2
020.1724438.

Aini, Qurotul. “Gangguan
Keterlambatan Berbicara (Speech
Delay) Pada Anak Usia 6 Tahun
Di RA An-Nuur Subang” 1, no. 1
(2022): 8-17.
https://doi.org/10.33511/ash-
shobiy.vinl.8-17.

al-Galayaini, Mushthafa. Ad-Durus Al-
‘Arabiyyah Qism as-Sharf. Bairut:
al-Mathba‘ah al-Ahliyyah, 1912.

Al-Galayaini, Mushthafa.  Jami ‘ud
Durus Al-‘Arabiyyah. Vol. Juz.
Beirut: al-Maktabah al-Ashriyyah,
2000.

Al-Khuli, M. Ali. A4 Dictionary of
Theoretical Linguistics: English -
Arabic. Vol. 1. Beirut: Lebrairie du
Liban, 1982.

Andreeva, Ekaterina. “Language in the
System of Cultural and Historical
Formation of Personality.”
Hayynviti  Anomanax  Cmpan
Ilpuuepnomopesa 33, no. 1 (2023):
32-37.
https://doi.org/10.23947/2414-
1143-2023-33-1-32-37.

Anvarovna, Erdanova Sevara.
“Discourse in Comparative
Linguistics.” International Journal
Of Literature And Languages 03,

10



no. 05 (2023): 25-28.
https://doi.org/10.37547/ijll/volum
e03issue05-06.

Chaer, Abdul. Linguistit ~ Umum.
Jakarta: Rineka Cipta, 1994.

Fabbri, Franco, Alice Fabbro, and
Cristiano Crescentini. “The Nature
and Function of Languages.”
Languages 7, no. 4 (2022): 303.
https://doi.org/10.3390/languages7
040303.

Guntur Tarigan. Pengajaran Wacana.
Bandung: Angkasa, 1987.

Halliday, M A K, and Rugaiya Hasan.
Bahasa, Konteks, Dan Teks:
Aspek-Aspek  Bahasa  Dalam
Pandangan  Semiotik  Sosial.
Diterjemahkan Dari Language,
Context, and Text: Aspects of
Language in a Social-Semiotic
Perspective. Yogyakarta: Gadjah
Mada University Press, 1994.

Hoek, Jet. “Making Sense of Discourse:
On Discourse Segmentation and
the  Linguistic = Marking  of
Coherence  Relations,”  2018.
https://www.lotpublications.nl/Doc
uments/509 fulltext.pdf.

Khabarov, A A. “Delimitation of the
Concepts of ‘Speech’, ‘Discourse’
and ‘Text’ in the Light of Modern
Linguistic Concepts.” Litera, no. 1
(2022): 123-31.
https://doi.org/10.25136/2409-
8698.2022.1.35281.

Kridalaksana, Harimurti. Kamus
Linguistik.  Jakarta:  Gramedia
Pustaka Utama, 1983.

Mulyana. Kajian Wacana:  Teori,
Metode, Dan Aplikasi
Prinsipprinsip Analisis Wacana.
Yogyakarta: Tiara Wacana, 2005.

Nasution, Fauziah, and Elissa Evawani
Tambunan. “Language and
Communication.”  International
Journal Of Community Service 1,
no. 1 (2022): 1-10.
https://doi.org/10.55299/ijcs.v1il.8
6.

Oktavianus. Analisis Wacana Lintas
Bahasa. Padang: Andalas
University Press, 20006.

Praptomo Baryadi, 1. Dasar-Dasar
Analisis  Wacana Dalam Ilmu
Bahasa.  Yogyakarta:  Pustaka
Gondho Suli, 2002.

Sherboboevna, Kholboboeva Aziza.
“The Concept of Discourse and Its
Definition” 20, no. 2 (2020): 126—
28.
https://doi.org/10.52155/1JPSAT.V
20.2.1824.

Sudaryanto. Metode Dan Aneka Teknik
Analisis Bahasa. Yogyakarta: Duta
Wacana University Press, 1993.

Sumarlan, and Dkk, eds. Teori Dan
Praktik Analisis Wacana.
Surakarta: Pustaka Cakra, 2003.

Suyanu, Rusdiawan, and Anang Zubaidi
Sumerep. “The Use of Language
Elements in the Creation of

Coherences in Discourse.”
International Journal of
Linguistics, Literature, and

Culture 3, no. 5 (2017): 101-8.
https://doi.org/10.21744/1JLLC.V3
15.580.



MQTBI : JURNAL
AL-QUR AN DAN HADIS

Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng

ISSN : 0000-0000 | E-ISSN:0000-0000 | LINK: https/mqtbijournal.mqtebuireng.co/index.php/matbi/index

KONTRADIKSI NASIKH-MANSUKH DALAM AL-QUR’AN
'Rendy Dwi Hermanto, 2Mohammad Syafi’l Budi Santoso
Tnstitut Agama Islam Negeri Ponorogo, rendydwihermanto@jiainponorogo.ac.id
2Sekolah Tinggi Ilmu Ekonomi Syariah Babussalam Jombang,
muhammad.syafii.b.s@gmail.com

Informasi Artikel Abstract

Diajukan: 12-12-2024 Qur’an al-Karim as an eternal miracle of Islam
Diterima: 12-24-2024 and always strengthened by the advancement of
Diterbitkan: 01-01-2025 science has introduced itself as a guide for
mankind. However, the language of the Qur’an,
which holds a million secrets, makes the
understanding of it different from one person to
another at all times. The existence of
contradictory  verses has given rise to
disagreement among scholars as to how to deal
with it. Nasikh and mansukh as a science that
overshadows the discussion of these verses, their
existence is still debated by scholars.
Keywords: Contradiction, Nasikh, Mansukh, Al-Qur’an.

Al-Qur’an al-Karim sebagai mukjizat Islam yang
kekal dan selalu diperkuat oleh kemajuan ilmu
pengetahuan telah mengenalkan dirinya sebagai
petunjuk bagi manusia. Namun, bahasa al-
Qur’an yang menyimpan sejuta rahasia membuat
pemahaman  terhadapnya berbeda-beda dari
setiap orang di setiap waktu. Keberadaan ayat-
ayat yang saling bertolak belakang telah
melahirkan perselisihan di  kalangan ulama
tentang bagaimana mengahadapinya. Nasikh dan
mansukh  sebagai  ilmu  yang  menaungi

pembahasan mengenai ayat-ayat ini,
eksistensinya masih saja diperdebatkan oleh para
ulama.

Keywords: Kontradiksi, Nasikh, Mansukh, Al-Qur’an.

Copyright C 2025 MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Bisnis Hadis. All rights reserved

Editorial Office :
MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Hadis
Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng Jombang



PENDAHULUAN

Sebagai wahyu yang datang dari
Allah kepada Nabi Muhammad melalui
malaikat Jibril untuk dijadikan pedoman
hidup bagi makhluk-makhluk-Nya di
setiap ruang dan waktu, al-Qur’an
diturunkan secara berangsur-angsur
sejalan dengan berbagai kejadian dan
peristiwa. Turunnya wahyu secara
berangsur-angsur  berkenaan dengan
adat kebiasaan, perasaan indvidu, dan
tradisi sosial yang berkembang pada
suatu masa.

Meski demikian, tuntutan
kebutuhan setiap umat terkadang
berbeda satu sama lain. Sesuatu yang
cocok untuk satu kaum pada suatu
masa, belum tentu cocok untuk satu
kaum pada masa yag lain. Selain itu,
perjalanan ~ dakwah  dari  masa
pertumbuhan dan pembentukan sudah
pasti berbeda dengan perjalananan
setelahnya ketika memasuki masa
perkembangan dan  pembangunan.
Demikian pula dengan hikmah tasyri’
yang berbeda pada suatu era dengan era
lainnya. Sehingga, wajar bila Allah
menghapuskan  suatu  tasyri’ dan
menggantinya dengan tasyri’ lain demi
kepentingan hamba-Nya berdasarkan
pengetahuan-Nya yang azali tentang
yang awal dan yang akhir. Hal inilah
yang mendasari timbulnya perbedaan
pemahaman terhadap teks-teks al-
Qur’an yang kemudian melahirkan
pembahasan  tentang nasikh  dan
mansukh.

Pada dasarnya al-Qur’an
merupakan firman Allah yang memiliki
satu kesatuan yang utuh. Tidak ada
pertentangan antara satu kata dengan
yang lainnya. Dalam surat an-Nisa’ ayat
82 disebutkan:

A s ddl e e Ga S
| S DAl

“Seandainya  al-Qur’an  ini
datangnya bukan dari Allah, niscaya
mereka akan menemukan didalamnya
ikhtilaf (kontradiksi) yang banyak”.

Masing-masing saling
menjelaskan, yufassiru ba’duhu ba’dho.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

Akan tetapi, jika kita hadapkan ke
realitas sejarah, al-Qur’an tidak lepas
dari kondisi sejarah yang menjadikan
sebab turunnya sebuah ayat. Artinya, al-
Quran tidak akan turun dalam vacuum
historis. Hal ini terbukti dengan adanya
satu disiplin ilmu tafsir yang mencoba
membahas secara mendalam tentang itu,
yaitu Ilmu Asbab al-Nuzul. Dalam
konteks sejarah ini pula, Nasikh-
Mansukh menjadi bagian dari implikasi
tersebut.

Pada konteks historisitas,
manusia dihadapkan pada persoalan
yang mempertimbangkan magqosid al-
syari’ah  (tujuan-tujuan  syari’ah),
diantaranya  yaitu = kemashlahatan
(mashlahat al-‘ammah), yang menuntut
akan terbentuknya hukum baru. Asumsi
ini penting untuk melihat apakah benar
al-Quran yang terhimpun sedemikian
rupa, mempunyai pretensi pertentangan
antara satu ayat dengan ayat lainnya.
Atau memang ada beberapa teks yang
di-naskh ~ dengan  sengaja  untuk
mashlahat al-‘ammah?

Di dalam al-Qur’an, terkandung
berbagai macam pembicaraan dan
persoalan, salah satunya membicarakan
tentang  perintah  dan  larangan.
Persoalannya kemudian adalah adanya
ta’arudl (pertentangan) antara perintah
dan larangan tersebut. Pada posisi ini,
umat Islam dihadapkan  pada
pembicaraan hukum. Dari sinilah
muncul persilangan pendapat seputar
nasikh-mansukh. Imam al-Suyuthi dan
al-Syatibi meyakini bahwa setiap ayat
al-Qur’an tidak ada kontradiksi, artinya
ayat yang kelihatan brtentangan pada
dasarnya tidak bertentangan. Oleh
karena itu perlu adanya metode
penafsiran untuk meluruskan ayat-ayat
yang kelihatan bertentangan tersebut,
maka lahirlah ilmu nasikh-mansukh.

PENDAHULUAN

Sebagai wahyu yang datang dari
Allah kepada Nabi Muhammad melalui
malaikat Jibril untuk dijadikan pedoman
hidup bagi makhluk-makhluk-Nya di

2



setiap ruang dan waktu, al-Qur’an
diturunkan secara berangsur-angsur
sejalan dengan berbagai kejadian dan
peristiwa. Turunnya wahyu secara
berangsur-angsur  berkenaan dengan
adat kebiasaan, perasaan indvidu, dan
tradisi sosial yang berkembang pada
suatu masa.

Meski demikian, tuntutan
kebutuhan setiap umat terkadang
berbeda satu sama lain. Sesuatu yang
cocok untuk satu kaum pada suatu
masa, belum tentu cocok untuk satu
kaum pada masa yag lain. Selain itu,
perjalanan  dakwah  dari  masa
pertumbuhan dan pembentukan sudah
pasti berbeda dengan perjalananan
setelahnya ketika memasuki masa
perkembangan dan  pembangunan.
Demikian pula dengan hikmah tasyri’
yang berbeda pada suatu era dengan era
lainnya. Sehingga, wajar bila Allah
menghapuskan  suatu  tasyri’ dan
menggantinya dengan tasyri’ lain demi
kepentingan hamba-Nya berdasarkan
pengetahuan-Nya yang azali tentang
yang awal dan yang akhir. Hal inilah
yang mendasari timbulnya perbedaan
pemahaman terhadap teks-teks al-
Qur’an yang kemudian melahirkan
pembahasan  tentang nasikh  dan
mansukh.

Pada dasarnya al-Qur’an
merupakan firman Allah yang memiliki
satu kesatuan yang utuh. Tidak ada
pertentangan antara satu kata dengan
yang lainnya. Dalam surat an-Nisa’ ayat
82 disebutkan:

A s ddl e e Ga OIS
| i A

“Seandainya  al-Qur’an  ini
datangnya bukan dari Allah, niscaya
mereka akan menemukan didalamnya
ikhtilaf (kontradiksi) yang banyak”.

Masing-masing saling
menjelaskan, yufassiru ba’duhu ba’dho.
Akan tetapi, jika kita hadapkan ke
realitas sejarah, al-Qur’an tidak lepas
dari kondisi sejarah yang menjadikan
sebab turunnya sebuah ayat. Artinya, al-
Quran tidak akan turun dalam vacuum
historis. Hal ini terbukti dengan adanya

satu disiplin ilmu tafsir yang mencoba
membahas secara mendalam tentang itu,
yaitu Ilmu Asbab al-Nuzul. Dalam
konteks sejarah ini pula, Nasikh-
Mansukh menjadi bagian dari implikasi
tersebut.

Pada konteks historisitas,
manusia dihadapkan pada persoalan
yang mempertimbangkan magqosid al-
syari’ah  (tujuan-tujuan  syari’ah),
diantaranya  yaitu = kemashlahatan
(mashlahat al-‘ammah), yang menuntut
akan terbentuknya hukum baru. Asumsi
ini penting untuk melihat apakah benar
al-Quran yang terhimpun sedemikian
rupa, mempunyai pretensi pertentangan
antara satu ayat dengan ayat lainnya.
Atau memang ada beberapa teks yang
di-naskh ~ dengan  sengaja  untuk
mashlahat al-‘ammah?

Di dalam al-Qur’an, terkandung
berbagai macam pembicaraan dan
persoalan, salah satunya membicarakan
tentang  perintah  dan  larangan.
Persoalannya kemudian adalah adanya
ta’arudl (pertentangan) antara perintah
dan larangan tersebut. Pada posisi ini,
umat Islam dihadapkan  pada
pembicaraan hukum. Dari sinilah
muncul persilangan pendapat seputar
nasikh-mansukh. Imam al-Suyuthi dan
al-Syatibi meyakini bahwa setiap ayat
al-Qur’an tidak ada kontradiksi, artinya
ayat yang kelihatan brtentangan pada
dasarnya tidak bertentangan. Oleh
karena itu perlu adanya metode
penafsiran untuk meluruskan ayat-ayat
yang kelihatan bertentangan tersebut,
maka lahirlah ilmu nasikh-mansukh.

PENGERTIAN NASKH, NASIKH,
DAN MANSUKH
Pengertian dari Segi Etimologi

Di dalam al-Qur’an, kata naskh
dalam berbagai bentuknya ditemukan
sebanyak empat kali, yaitu dalam Q.S.
2:106, 7:154, 22:52, dan 45:29.' Para
ulama berselisih pendapat mengenai

' Quraish Shihab, Membumikan Al-
Qur’an: fungsi dan peran wahyu dalam
kehidupan masyarakat, cet. ke-19 (Bandung:
Mizan, 1999), h. 143.



pengertian naskh, karena kata tersebut
dari segi etimologi mengandung
beberapa makna. Kadang-kadang kata
naskh bermakna penghilangan atau
peniadaan (izalah), seperti dalam surat
al-Hajj, 52 : “Allah menghilangkan apa
vang dimasukkan oleh syaitan itu, dan
Allah  menguatkan  ayat-ayat-Nya”.
Kadang-kadang bermakna pengalihan
(tahwil) seperti dalam istilah ilmu
faraidh, tanasukhul mawarits (yakni
pengalihan bagian harta waris dari A ke
B).? Ada kalanya bermakna pemindahan
(naql) dari satu tempat ke tempat lain,
misalnya : nasakhtul kitaba, artinya
saya memindahkan (menyalin) apa yang
ada dalam buku. Selain itu, kata naskh
juga dipakai dalam beberapa arti, antara
lain pembatalan, penghapusan,
pengubahan, dan sebagainya. Kata
nasikh merujuk kepada sesuatu yang
menghilangkan, meniadakan,
mengalihkan, = memindahkan,  dan
sebagainya. Sedangkan sesuatu yang
dihilangkan, ditiadakan, dialihkan,
dipindahkan, dan sebagainya dinamai
mansukh.

Konsep naskh pada awalnya
merupakan pembahasan Ushul Figh
sebagai salah satu cara menyelesaian
beberapa dalil yang dianggap
bertentangan oleh para mujtahid.
Sesuai dengan teori daf” al-ta’arrud al-
adillah, apabila ada dua dalil yang
sederajat bertentangan secara lahir maka
diupayakan pemaduan atau
pengintegrasiannya oleh ulama
mutaqaddimin.®

2 Subhi al-Shalih, Membahas Ilmu-ilmu Al-
Qur’an, terj. Tim Pustaka Firdaus, cet. ke-8
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001), h. 338.

* Ulama Hanafiyyah dan Hanabilah misalnya
mengemukakan metode penyelesaian antara dua
dalil yang bertentangan tersebut dengan cara : 1.
Naskh, yaitu membatalkan hukum yang ada
didasarkan adanya dalil yang datang kemudian
yang mengandung hukum yang berbeda dengan
hukum yang pertama; 2. Tarjih, yaitu
menguatkan salah satu di antara dua dalil yang
bertentangan tersebut berdasarkan indikasi yang
dapat mendukungnya; 3. al-Jam 'u wa al-Taufiq,
yaitu ~ mengumpulkan  dalil-dalil  yang
bertentangan itu kemudian
mengkrompomikannya; dan 4. Tasaqut al-

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

Pengertian dari Segi Terminologi

Seperti  halnya dari  segi
etimologi, kata naskh dari segi
terminologi juga tak luput dari
perbedaan. Para ulama mutagaddimin
mendefinisikan kata naskh secara luas
dan lebih umum dari definisi yang
diberikan ulama muta akhirin, sehingga
mencakup : (a) pembatalan hukum yang
ditetapkan terdahulu oleh hukum yang
ditetapkan kemudian; (b) pengecualian
hukum yang  bersifat umum oleh
hukum yang bersifat khusus yang
datang kemudian; (c) penjelasan yang
datang kemudian terhadap hukum yang
bersifat samar; (d) penetapan syarat
terhadap hukum terdahulu yang belum
bersyarat.* Atas dasar inilah, mereka
memperluas dan menggunakan semua
pengertian naskh, sehingga naskh
menurut mereka bisa mencakup semua
bentuk  penjelasan, yakni  faqyid
terhadap yang muthlaq, takhshish
terhadap yang  ‘am, dan lain
sebagainya.’

Pengertian yang luas ini
kemudian dipersempit oleh ulama
muta’akhirin ~ yang  mendefinisikan
naskh sebagai: ketentuan hukum yang
datang kemudian guna membatalkan
atau mencabut atau menyatakan
berakhirnya masa pemberlakuan hukum
yang terdahulu, sehingga ketentuan
hukum yang berlaku adalah yang
ditetapkan terakhir. Subhi al-Shalih
berpendapat bahwa definisi
terminologis yang paling tepat untuk

Dalilain, yaitu mengugurkan kedua dalil yang
bertentangan. Ulama Syafi’iyyah, Malikiyyah
dan Dzahiriyyah dalam metode penyelesaian
ta’arrudh ‘adillah juga menggunakan konsep
serupa tetapi dengan urutan metode yang
berbeda, dimulai dari al-jam’u wa al-taufiq,
tarjih, naskh, dan tasaqut al-dalilain. Lihat
keterangan lengkap masalah ini misalnya dalam
Nasrun Haroen, Ushul Figh, cet. ke-2 (Jakarta:
Logos Wacana Imu, 1997), h. 173-180; Amir
Syarifuddin, Ushul Figh I, cet. ke-I (Jakarta:
Logos Wacana Ilmu, 1997), h. 200-210.

4 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, h.
144.

5 Nor Ichwan, Membahas Bahasa Al-Qur’an,
cet. ke-1 (Semarang: Pustaka Pelajar, 2002), h.
280.



kata naskh adalah: mencabut hukum
syar’i dengan dalil syar’i yang datang
kemudian. Dalil demikian disebut
dengan nasikh. Sedangkan hukum yang
pertama disebut sebagai mansukh.
Sementara itu, penghapusan hukum
tersebut disebut maskh. Dari sini
kemudian muncul sebuah pertanyaan:
adakah ayat yang dibatalkan atau
dicabut hukumnya?

Para ulama mempunyai
pendirian yang berbeda mengenai hal
ini. Sumber perbedaan pendirian
tersebut berasal dari al-Qur’an surat al-
Bagqarah, 106 :

25 e o S e 1 OF s T Lo

“Kami tidak me-naskh-kan satu
ayat atau Kami menjadikan manusia
lupa  kepadanya  kecuali  Kami
mendatangkan yang lebih baik darinya
atau yang sebanding. Apakah kamu
tidak mengetahui sesungguhnya Allah
berkuasa atas segala sesuatu.”

Ulama  yang  berpendirian
adanya  naskh  dalam  al-Qur’an
menjelaskan bahwa yang dimaksud
dengan lafadz ‘ayat’ diatas adalah ayat
al-Qur’an yang mengandung ketentuan-
ketentuan hukum. Penafsiran ini
bertolak belakang dengan penafsiran
ulama yang tidak mengakui adanya
naskh dengan menyatakan bahwa yang
dimaksud dengan lafadz ‘ayat’ ialah
mukjizat para nabi. Mereka juga
mengemukakan ayat 101 surat an-Nahl :

“Apabila Kami mengganti satu
ayat di tempat ayat yang lain dan
Tuhan mengetahui apa  yang
diturunkannya, maka mereka berkata
sesungguhnya engkau hanyalah
pembohong.”

Mereka yang menolak adanya
naskh dalam al-Qur’an menyatakan
bahwa pembatalan hukum dari Allah
mengakibatkan satu  dari  dua
kemustahilan-Nya,  yaitu  : (a)
ketidaktahuan, sehingga Dia perlu
mengganti atau membatalkan satu
hukum dengan hukum yang lain; dan

(b) kesia-siaan dan permainan belaka.
Berdasarkan keyakinan bahwa Allah
Maha Mengetahui dan Maha Bijaksana,
maka dapat diambil kesimpulan bahwa
tidak akan ada satu pun kekhilafan atau
kesalahan dalam al-Qur’an.

Dalam hal ini sepertinya
dibutuhkan usaha rekonsiliasi dari
kedua kelompok wulama. Misalnya
dengan meninjau kembali pengertian
naskh yang dikemukakan oleh ulama
mutaqaddimin dan ulama muta akhirin.
Untuk itu, penafsiran Muhammad
‘Abduh tentang ayat-ayat al-Qur’an
dapat kita gunakan sebagai titik tolak
atau jalan keluar.

Muhammad ‘Abduh — walaupun
tidak mendukung pengertian kata ‘ayat’
dalam al-Bagarah, 106 sebagai ‘ayat-
ayat al-Qur’an yang mengandung
ketentuan-ketentuan hukum’, dengan
alasan bahwa penutup ayat tersebut
menyatakan ‘sesungguhnya Allah Maha
Kuasa atas segala sesuatu’ yang
menurutnya mengisyaratkan  bahwa
‘ayat’ yang dimaksud adalah mukjizat —

tetap berpendapat bahwa
dicantumkannya kata-kata ‘Ilmu
Tuhan’, ‘diturunkan’, ‘tuduhan

kebohongan’ dalam surat al-Nahl ayat
101 sebagai isyarat yang menunjukkan
bahwa maksud kata ‘ayat’ adalah ayat-
ayat hukum dalam al-Qur’an.’

Dengan  demikian, terlihat
bahwa Muhammad ‘Abduh menolak
adanya naskh dalam arti pembatalan,
tetapi menyetujui adanya naskh dalam
arti  tabdil (pergantian, pengalihan,
pemindahan ayat hukum di tempat ayat
hukum yang lainnya).

SYARAT-SYARAT DAN RUANG
LINGKUP NASKH
Para ulama yang mengakui
naskh  menyatakan bahwa naskh
dilakukan apabila :
1. Terdapat dua ayat hukum yang
saling bertolak belakang dan tidak
dapat dikompromikan.

6 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, h.
146.
7 Ibid., h. 147.



2. Harus diketahui secara meyakinkan
perututan turunnya ayat-ayat
tersebut, sehingga yang lebih
dahulu ditetapkan sebagai mansukh,
dan yang kemudian sebagai
nasikh.

3. Hukum vyang mansukh adalah
hukum syar’i dan berlaku abadi.

4. Hukum yang mansukh bukan suatu
hukum yang disepakati oleh akal
sehat tentang baik dan buruknya.

5. Ayat yang mansukh hukumnya
tidak terikat (dibatasi) dengan
waktu tertentu. Sebab jika tidak
demikian maka hukum akan
berakhir dengan berakhirnya waktu
tersebut. Dan yang demikian tidak
dinamakan naskh.

Makki (w. 437 H.) berkata : ada
segolongan ulama yang menegaskan
bahwa ayat yang megisyaratkan waktu
dan batas tertentu adalah muhkam, tidak
mansukh, sebab ia dikaitkan dengan
batas dan waktu, tidak ada naskh di
dalamnya. Seperti firman Allah dalam
surat al-Baqgarah, 109 :

ol dll 3l a> Nymioly lgacls

“Maka maafkanlah dan
biarkanlah  mereka sampai  Allah
mendatangkan perintah-Nya.”

Dari  sini  dapat  ditarik
kesimpulan bahwa naskh hanya terjadi
pada perintah (amar) dan larangan
(nahi) an sich, baik itu diungkapan
dengan tegas dan jelas maupun
diungkapkan dengan kalimat Dberita
(khabar) yang bermakna perintah atau
larangan. Dengan catatan bahwa hal
tersebut tidak berhubungan dengan
persoalan akidah, seperti : Dzat Allah,
sifat-sifat-Nya, kitab-kitab-Nya, para
rasul-Nya, dan hari kemudian. Tidak
pula mengenai khabar sharih (yang
jelas dan nyata), misalnya : janji Allah
untuk memasukkan hamba-Nya yang
beriman dan bertakwa ke surga serta
janji Allah untuk memasukkan hamba-
Nya yang mati dalam keadan kafir dan
musyrik ke neraka.

8 Ibid., h. 146.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

Selain itu naskh juga tidak
terjadi pada hal-hal yang berkaitan
dengan etika dan akhlak atau dengan
pokok-pokok ibadah dan mu’amalah.
Hal ini karena semua syari’at ilahi tidak
lepas dari  pokok-pokok tersebut.
Sedang dalam masalah pokok (ushul)
semua syari’at sama.’ Allah berfirman
dalam surat al-Syura 13, yang
terjemahan harfiahnya adalah :

“Dia telah mensyari’atkan bagi
kamu tentang agama apa yang telah
diwasiatkan-Nya kepada Nuh dan apa
vang telah Kami wahyukan kepadamu
dan apa yang telah Kami wasiatkan
kepada Ibrahim, Musa, dan Isa yaitu :
Tegakkalah agama dan janganlah kamu
berpecah belah tentangnya.”

Sementara  itu, Nashruddin
Baidan dalam bukunya!® memaparkan
ciri-ciri ayat yang tidak dapat di-naskh-
kan seperti yang dijelaskan oleh ‘Abd
Wahhab al-Khallaf sebagai berikut:

1. Ayat-ayat yang berisi hukum-
hukum pokok yang tidak berubah
oleh perubahan keadaan manusia,
seperti kewajiban percaya kepada
Allah. Demikian juga ayat-ayat
yang menentukan pokok-pokok
keutamaan, seperti mengormati
orang tua. Serta ayat-ayat yang
menunjukkan kepada pokok-pokok
keburukan, seperti syirik dan
sebagainya.

2. Ayat-ayat yang mencakup hukum-
hukum  dalam  bentuk  yang
diberlakukan selamanya. Misalnya
tidak  diterimanya  persaksian
penuduh zina (kasus /i’an) untuk

selamanya: Il saled (.A bs Yo
(Q.S. al-Nur, 4).

3. Ayat-ayat yang menunjukkan
kejadian yang telah terjadi pada

masa lampau. Misalnya berita
bangsa Tsamud, ‘Ad.

9 Manna’ Khalil al-Qaththan, Studi lmu-Ilmu
Al-Qur’an, terj. Mudzakir AS., cet. ke-2
(Jakarta: Pustaka Litera AntarNusa, 1994), h.
328.

19 Nashruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu
Tafsir, cet. ke-2 (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2011), h. 174-175.



METODE MENGETAHUI NASKH

Pengetahuan  tentang  naskh
dalam al-Qur’an merupakan sesuatu
yang sangat urgen sekali serta memiliki
fungsi dan manfaat besar bagi kalangan
ahli ilmu, terutama ahli ushul, fugaha,
dan juga mufassir, agar pengetahuan
tentang hukum tidak menjadi kacau dan
kabur. Memandang pentingnya
pengetahuan tentang naskh dalam al-
Qur’an, banyak kita jumpai karya tulis
mengenai masalah ini, baik ditulis oleh
sarjana  klasik ~ maupun  sarjana
kontemporer.

Disisi lain, dalam beberapa
literatur yang membahas mengenai
konsep naskh ditemukan sejumlah
riwayat yang memperoleh pengetahuan
tentang ayat-ayat yang naskh dan yang
mansukh dalam al-Qur’an. Dalam
sebuah riwayat disebutkan bahwa Ali
pada suatu hari bertanya kepada seorang
hakim  (qadhi):  “Apakah  kamu
mengetahui ayat yang nasikh dan
mansukh?’ Hakim itu menjawab:
“Tidak”. Lalu Ali berkata kepadanya:
“Celakalah kamu dan mencelakakan
orng lain”.

Pertanyaan Ali di atas paling
tidak menegaskan akan urgensi ilmu
Nasikh-Mansukh sebagai bagian dari
‘ulum al-Qur’an. Sehubungan dengan
urgensi dari ilmu ini, pendapat
Jalaluddin as-Suyuthi dalam al-Itqan
menegaskan: “Para ulama mengatakan
bahwa seseorang  tidak  boleh
menafsirkan kitab Allah kecuali terlebih
dahulu mengetahui ayat-ayat yang
terdapat dalam al-Qur’an, yang me-
naskh-kan dan di-naskh-kan”.

Berdasarkan pentingnya
pengetahuan mengenai masalah ini,
Manna’ al-Qaththan!! telah menetapkan
tiga metode untuk mengetahui ayat
mana yang disebut sebagai nasikh dan
ayat mana yang disebut sebagai
mansukh. Ketiga metode tersebut
adalah:

" Ibid., h. 330.

1. Keterangan yang jelas (al-naql al-
sharih) dari Nabi saw atau sahabat.
Seperti hadis:

olyy) gy VTl 85 o (Sad S

(oS

“Aku  dulu melarang kamu
berziarah kubur, maka sekarang
berziarahlah.” (HR. Hakim).
Juga seperti perkataan Anas
mengenai kisah orang yang
dibunuh di  dekat sumur
ma’unah, berkenaan dengan
mereka turunlah ayat al-Qur’an
yang pernah dibaca sampai
akhirnya ia dihapus.

2. Kesepakatan (ijma’) umat bahwa
ayat ini nasikh dan ayat yang itu
mansukh.

3. Mengetahui mana ayat-ayat yang
turun terlebih dahulu dan mana ayat-
ayat yang turun kemudian dalam
perspektif sejarah.

Beliau juga menjelaskan bahwa
naskh tidak  dapat  ditetapkan
berdasarkan ijtihad, pendapat para
mufassir, ataupun berdasarkan dali-dalil
yang secara lahir nampak kontradiktif,
atau terlambatnya keislaman salah
seorang dari dua perawi.

POLA-POLA NASKH DALAM AL-
QUR’AN

Al-Qur’an yang sekarang berada
di tangan kita sebenarnya telah
mencakup keseluruhan wahyu Tuhan
yang diterima Nabi Muhammad saw.
Namun dalam beberapa riwayat masih
ditemukan adanya dugaan sejumlah ayat
yang tidak terekam secara tertulis dalam
mushaf Utsmani.

Secara garis besar, terdapat tiga
kategori utama dalam pembahasan pola-
pola nasikh dan mansukh ini:

1. Wahyu yang terhapus, baik hukum
maupun teks atau bacaannya (naskh
al-hukm wa al-tilawah jami’an).

Pola pertama ini dalam beberapa

riwayat  diakui  eksistensinya
sebagai bagian dari al-Qur’an pada
masa tertentu. Contoh yang sering
disebut diantaranya adalah riwayat



yang datang dari ‘Aisyah tentang
terjadinya muhrim karena sepuluh
kali susunan, kemudian di-naskh
dengan lima kali susunan. Dari
‘Aisyabh, ia berkata:

Slazy pae OTA o I3l L O
e ) o ) Jsuy 355 Slashas
OTAN o T Lo g s

“Diantara  yang  diturunkan
kepada beliau adalah sepuluh
susunan yang diketahui (ma’lum)
itu menyebabkan muhrim,
kemudian (ketentuan ini di-naskh
oleh lima susunan yang diketahui
(ma’lum). Maka ketika Rasulullah
saw wafat, lima susunan ini (hukum
vang terakhir) tetap dibaca sebagai
bagian dari teks al-Qur’an.”

Hadis di atas shahih meskipun
berstatus mauquf, yakni
disandarkan kepada ‘Aisyah. Akan
tetapi hadis tersebut dihukumi
marfu’, yaitu setingkat dengan
hadis yang datang dari Nabi saw.

Perkataan Aisyah “lima susunan
ini tetap dibaca sebagai bagian
dari  teks al-Qur’an”, dapat
dipahami bahwa tilawahnya masih
tetap, padahal tidak demikian,
sebab teks tersebut tidak terdapat di
dalam mushaf resmi Utsmani. Yang
jelas, teks tersebut juga telah di-
naskh. Hal ini baru diketahui
masyarakat setelah meninggalnya
Rasulullah saw, sementara sebagian
mereka masih membacanya.!?

Akan tetapi yang menjadi
persoalan dengan riwayat tersebut
adalah bahwa di dalam al-Qur’an
tidak ada teks khusus mengenai
ketentuan frekuensi susunan yang
menyebabkan timbulnya hubungan
mahram. Jika memang ada naskh
dalam hukum ini maka tentunya hal
tersebut naskh dalam Sunnah bukan
dalam al-Qur’an. Pendapat ini

12 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Quran, h.

294.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

dikuatkan oleh Makki ketika
mengatakan: “Di dalam contoh ini
ada mansukh yang tidak ada
teksnya dan ada juga nasikh yang
tidak ada teksnya. Saya tidak
mengetahui contoh yang sama
dengan ini (tidak ada
bandingannya). "3

Dalam laporan lain disebutkan
bahwa:

Abu Wagqid al-Laithii berkata,
"Ketika Nabi s.a.w. menerima
wahyu, kita akan mendatanginya
dan dia akan mengajarkan kepada
kita apa yang diwahyukan. Pada
suatu hari (saya mendatanginya)
dan dia berkata :@ ‘“Sesungguhnya
Allah berkata, Kami menurunkan
kekayaan untuk memelihara doa
dan bersedekah, dan sekiranya
keturunan Adam mendapati sebuah
lembah, maka dia akan
meninggalkannya untuk mencari
satu lagi seperti itu, dan jika dia
memperoleh yang satu lagi seperti
itu, dia akan mencari untuk yang
ketiga, dan tidak ada yang akan
memuaskan perut keturunan Adam
kecuali debu, tetapi Allah lembut
hati kepada sesiapa yang lembut
hati” 4

Laporan ini juga pernah
disampaikan pertama kali oleh
Ubay ibn Ka’ab yang menyatakan
bahwa ayat ini merupakan bagian
dari teks al-Qur’an.!’> Kemudian
Abu Musa menyampaikan melalui
Shahih Muslim:'¢

“Kami pada ketika pernah

mengucapkan satu surah yang

13 Nasr Hamid Abu Zaid, Tekstualitas Al-
Quran: Kritik terhadap Ulumul Quran, terj.
Khoiron Nahdliyyin, cet. ke-4 (Yogyakarta:
LkiS Pelangi Aksara, 2005), h. 156.

4 Jalaluddin al-Suyuthi, al-ltgan fi Ulum al-
Quran (Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), I: 21-22.

15 Dalam mushaf Ubay, ayat ini disisipkan di
antara ayat 24 dan 25 dari surat Yunus.

16 Hadits ini diriwayatkan dari Suwaid Ibn
Sa’id, dari ‘Ali Ibn Mushir, dari Daud, dari Abi
Harb Ibn Abi Aswad. Lihat Abu al-Husain al-
Muslim, Shahih Muslim  (Beirut: Dar al-
Ma’rifat, 1995), VII: 141.



menyerupai dalam panjang dan
tegas seperti (surah) Bara'at.
Meskipun saya lupa, tetapi saya
ingat bagian ini : "jika ada dua
buah lembah penuh dengan
kekayaan,  untuk  keturunan
Adam, dia akan inginkan sebuah
lembah ketiga, dan tiada apa
vang akan memenuhi perut
keturunan Adam kecuali debu”
Dalam riwayat Bukhari dan Ibn
Zaubair, ayat di atas hanya disebut
sebagai hadis Nabi, bukan wahyu
al-Qur’an.!” Imam Muslim juga
meriwayatkan dalam shahihnya:
“Bahwa Abu Musa pernah
menghabarkan kepada mereka
biasa membaca suatu surat yang
panjangnya meyerupai
musabbihat,'® tetapi yang bisa
diingatnya adalah ayat “Hai
orang-orang yang  beriman,
mengapa kalian katakan apa
vang tidak kalian lakukan?
Maka dituliskan sebuah
kesaksian dileher-lehermu dan
kalian akan ditanya tentangnya
dihari berbangkit”."°
Laporan-laporan ini semakin
mempertegas bahwa ada ayat-ayat
yang  di-naskh, untuk tidak
dikatakan teks yang di-hilang-kan.
Akan tetapi jenis naskh seperti ini
sangat sulit diterima, baik secara
‘agqli maupun naqli. Kalaulah kita
mau menerima naskh jenis ini,
maka kita akan berhadapan dengan
dua persoalan utama: pertama,
bagaimana dengan pernyataan al-
Qur’an bahwa “sesungguhnya telah
Kami turunkan al-Qur’an dan

17 Menurut Imam Bukhari hadis tersebut

diucapkan oleh Nabi di atas mimbar, dan bukan
bagian dari al-Qur’an. Lihat dalam Muhammad
ibn Ismail al-Bukhari, Shahih Bukhari (Beirut:
Dar al-Kitab al-‘Alamah, 1992), III, khususnya
pada bab ma yuttaga min fitnah al-mal. Dalam
Kitab al-Rigagq.

' Yaitu surat-surat yang didahuli dengan
perkataan sabbaha. Diantaranya adalah surat al-
Hadid, surat al-Hashr, surat al-Jumu’ah, dan
surat al-Taghabun.

19 Imam Muslim, Shahih Muslim, VII: 141,

sesungguhnya Kami niscaya akan
memeliharanya”??  kedua, berita
mengenai riwayat-riwayat di atas
adalah berdasarkan riwayat yang
masih kondusif untuk kemungkinan
adanya kritik sanad dan matan.
Dan ketiga, jika diasumsikan
bahwa tilawah dan hukumnya
sudah mansukh, maka kita pada

dasarnya tidak memiliki
kepentingan praktis untuk
mengamalkanya.

2. Wahyu yang terhapus teksnya

tetapi hukumnya masih berlaku
(naskh al-tilawah duna al-
hukm).
Contoh yang sering muncul
adalah ayat rajam  yang
mengungkapkan bentuk
hukuman rajam bagi orang yang
berzina. Ayat yang disebut
adalah sebagai berikut:

oo YIS ad) Wesan b Lo 13) aseill et

S ke il g

“Apabila  seorang  laki-laki
dewasa dan seorang perempuan
dewasa berzina, maka rajamlah
keduanya,  itulah  kepastian
hukum dari Tuhan, dan Tuhan
Maha  Kuasa lagi  Maha
Bijaksana.”

Sebagian riwayat yang ada
mengungkapkan ayat ini
termasuk kategori bagian dari al-
Qur’an yang di-naskh. Semula
posisi ayat ini berada pada surat
al-Ahzab: 33, tetapi riwayat ini
ditolak, karena perbedaan rima.
Menurut riwayat Bukhari, ayat
ini pada mulanya berada pada
surat al-Nur: 24. Akan tetapi,
meskipun rima dan fokus
pembicaraannya sama, yaitu
dengan rima im dan tentang
zina, tetapi dalam surat al-Nur:
24 ini terdapat batasan yang
jelas mengenai hukuman
perbuatan zina tersebut dengan

20 Lihat Q.S. al-Hijr: 9 dan Q.S. al-Isra’: 105.



cambukan.  Sementara  ayat
diatas dengan rajam.

Pola naskh seperti ini tidak
memberikan keringanan, justru
menjadikan hukum-hukum
syar’i berubah menjadi misteri-
misteri yang hanya dapat
diketahui  oleh  orang-orang
tertentu. Khususnya apabila
hukum-hukum tersebut
berkaitan dengan  hubungan
alamiah antara sesama manusia
dalam masyarakat.

Sementara itu beberapa ulama
berpendapat bahwa  hikmah
dibalik maskh dengan pola
seperti  ini  adalah  untuk
dijadikan sarana menilai sejauh
mana ketaatan umat Islam di
dalam  menyerahkan dirinya
menjalankan perintah secara
dzanny tanpa menunggu perintah
yang diturunkan secara pasti.
Sehingga dengan sesuatu yang
sangat mudah itu mereka dengan
segera menjalankannya
sebagaimana  Ibrahim  yang
dengan segera menyembelih
putranya karena mimpi, padahal
mimpi merupakan sarana
pewahyuan yang sangat
rendah.?!

. Wahyu yang terhapus
hukumnya, sementara teks atau
bacaannya tetap (naskh al-hukm
duna al-tilawah).

Pola ini adalah satu-satunya pola
yang masuk dalam pengertian
naskh dan pola yang lain
sebenarnya  bukan.  Secara
kuantitas, jumlah ayat yang di-
naskh untuk pola ini telah
mencapai suatu proposi yang
mengerikan dan sangat dramatis
dalam sejarah pemikiran Islam.
Hal ini lebih disebabkan karena
pencampuradukkan makna
antara konsep naskh dan konsep-
konsep lainnya yang hampir
mempunyai kesamaan fungsi,

21 Ibid., h. 161.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

seperti takhshish terhadap yang
‘am, taqyid terhadap yang
muthlag, dan yang sejenisnya.??
Contoh naskh dengan pola ini
seperti firman Allah:

Lrlgil Ogpdeg oKin Osaz ol
28 o) L el g9y 2y
Sle Al M s 0L 25|
By Come 0 eed] 3 e Lo

(240 :5,2J1) (,.&7 4
“Dan orang-orang yang akan
meninggal dunia diantara kamu
dan meninggalkan istri,
hendaklah berwasiat untuk istri-
istrinya, (vaitu) diberi nafkah
hingga setahun lamanya dan
tidak  disuruh  pindah (dari
rumahnya). Akan tetapi jika
mereka pindah (sendiri), maka
tidak ada dosa bagimu (wali
atau waris dari yang meninggal)
membiarkan mereka berbuat
vang ma’ruf terhadap  diri
mereka. Dan  Allah  Maha
Perkasa lagi Bijaksana.” (Q.S.
al-Baqarah: 240)
Apabila seorang wanita ditinggal
mati oleh suaminya, maka ia
wajib menanti sampai habis
masa ‘iddah satu tahun penuh
dan nafkahnya diambilkan dari
harta suaminya dan ia tidak
mendapatkan warisan.
Kemudian  Allah  me-naskh
dengan firman-Nya:

craie brleil Sgpdag WSan Osban ol

(234 1500 sy eil anyl gmil

“Dan orang-orang yang akan
meninggal dunia diantara kamu
dan  meninggalkan  istri-istri
(hendaklah  para istri  itu)
menangguhkan dirinya
(ber’iddah) empat bulan sepuluh
hari.” (Q.S. al-Bagarah: 234)

22 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Quran, h.



Meskipun ayat yang me-naskh
dari segi bacaan mendahului
ayat yang di-naskh, namun yang
dijadikan unsur pertimbangan
adalah kronologi turunnya bukan
urutan pembacaannya. Disini
naskh bukan berarti melepaskan
dan menghapuskan teks dari
bacaan.

Adapun hikmah dari
penghapusan hukum dan
penetapan bacaan adalah: (a) al-
Qur’an disamping dibaca untuk
diketahui dan diamalkan
hukumnya, ia juga dibaca karena
ia adalah kalamullah yang
membacanya mendapat pahala,
maka ditetapkanlah tilawah
karena hikmabh ini; dan (b) pada
umumnya naskh itu  untuk

meringankan, maka
ditetapkanlah  tilawah  untuk
mengingatkan nikmat
dihapuskannya kesulitan
(masyaqqah).®

TEKS YANG BERWENANG
MELAKUKAN NASKH

Beberapa kategori naskh yang
biasa terjadi dalam sistem hukum Islam
dapat dibedakan ke dalam empat
bagian, diantaranya: (a) naskh al-Quran
dengan al-Qur’an; (b) naskh al-Qur’an
dengan Sunnah; (c) naskh Sunnah
dengan al-Qur’an; dan (d) naskh
Sunnah dengan Sunnah.

Kategori pertama telah
disepakati  kebolehannya. Hal ini
didasarkan pada surat al-Baqarah ayat
106 — seperti yang telah penulis
sebutkan di atas — yang menunjukkan
makna bahwa yang sebanding dengan
al-Qur’an hanyalah al-Qur’an.

Contoh lain juga bisa kita lihat
dalam masalah penetapan hukum
khamr. Pada mulanya al-Qur’an hanya
menyampaikan tentang sisi positif dan
negatif dari khamr dalam surat al-

23 Manna’ Khalil al-Qaththan, Studi Ilmu-ilmu
Al-Qur’an, h. 337.

Bagarah ayat 219. Kemudian, al-Qur’an
meminta kaum muslimin untuk tidak
mabuk ketika shalat dalam surat al-Nisa
ayat 43. Dan terakhir, al-Qur’an
menegaskan kepada kaum muslimin
untuk  tidak  menggunakan  atau
meminum khamr dalam surat al-Maidah
ayat 90-91.

Untuk kategori kedua, para
ulama berselisih pendapat tentang
kebolehan teks Sunnah me-naskh teks
al-Qur’an. Menurut Nor Ichwan?
kontradiksi semacam ini muncul lebih
disebabkan  karena tidak adanya
pembedaan antara teks-teks keagamaan
(al-nushush al-diniyah), dan juga tidak
dipahaminya batas-batas yang
memisahkan antara teks-teks tersebut.

Al-Suyuthi mengemukakan
perbedaan ini dengan mengatakan
bahwa Imam Syafi’i, Ahmad (dalam
satu  riwayat yang  dinisbahkan
kepadanya), dan Ahl  Al-Dzahir
menolak dapatnya Sunnah me-naskh al-
Qur’an. Untuk menguatkan
argumentasinya, Imam Syafi’i
mengemukakan beberapa dalil dari teks
al-Qur’an, salah satunya surat Yunus
ayat 15:

“Dan apabila dibacakan kepada
mereka ayat-ayat Kami yang nyata,
orang-orang yang tidak mengharapkan
pertemuan dengan Kami berkata:
“Datangkanlah al-Qur’an yang lain
dari ini atau gantilah dia”. Katakanlah:
“Tidaklah patut bagiku menggantinya
dari pihak diriku sendiri. Aku tidak
mengikut kecuali apa yang diwahyukan
kepadaku. Sesungguhnya aku takut jika
mendurhakai Tuhanku kepada siksa
hari yang besar (kiamat).”

Menurut Imam Syafi’i bahwa
ayat ini sebagai pemberitahuan bahwa
Dia mewajibkan kepada Nabi untuk
mengikuti semua yang diwahyukan
kepadanya, dan sebagai larangan untuk
mengubah (menggantinya) dari pihak
dirinya sendiri. Bahwa ayat yang
berbunyi  “Tidaklah patut bagiku
menggantinya dari pihak diriku sendiri”

24 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an,
h. 299-300.



sebagai bukti bahwa al-Qur’an tidak
bisa di-naskh dengan al-Qur’an.?>

Sebaliknya Imam Malik, para
pengikut madzhab Abu Hanifah, dan
mayoritas para teolog baik dari
kalangan As’ariyah maupun Mu’tazilah
memandang bahwa tidak ada halangan
logis bagi kemungkinan adanya naskh
tersebut. Menurut mereka, Sunnah pada
hakikatnya adalah wahyu Tuhan
sebagaimana al-Qur’an. Hanya saja
mereka kemudian berbeda pendapat
tentang ada tidaknya Sunnah Nabi yang
me-naskh al-Qur’an.?®

Nor Ichwan membagi para
ulama dari berbagai golongan yang
berselisih pendapat mengenai hal ini ke
dalam tiga kelompok?’:

1. Kelompok pertama, yaitu dari
kalangan Mu’tazilah
menyatakan bahwa Sunnah yang
me-naskh  al-Qur’an  harus
bersifat mutawatir  (diyakini
kebenaran nisbahnya kepada
Nabi saw.). Penetapan syarat ini
lebih disebabkan karena ke-
mutawatir-an  teks-teks  al-
Qur’an. Sehingga teks yang
mutawatir ~ harus  di-naskh
dengan teks yang mutawatir
pula. Sebab adalah sangat riskan
untuk  membatalkan  sesuatu
yang pasti berdasarkan hal yang
belum pasti. Namun, karena
jarang ditemukannya Sunnah
yang  mutawatir  mengenai
masalah hukum, maka naskh
jenis ini tidak banyak terjadi
dalam al-Qur’an. Ibnu Dzufr (w.
578 H.) dalam kitabnya yang
berjudul Yanbu’ dengan tegas
menolak  penggunaan hadis-
hadis ahad untuk me-naskh
ayat-ayat al-Qur’an.?® Ia berkata:
“Hadis yang diriwayatkan oleh

23 Ibid., h. 303.

26 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, h.
148.

27 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an,
h. 301-302.

28 Manna’ Khalil al-Qaththan, Membahas Ilmu-
ilmu Al-Qur’an, h. 346.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

satu orng tidak menentukan

soal-soal al-Qur’an”.

2. Kelompok kedua, dari golongan
Hanafiyah dan ulama-ulama
yang sepaham dengannya telah
memperluas jangkauan naskh.
Mereka tidak mensyaratkan sifat
mutawatir bagi Sunnah yang
me-naskh al-Qur’an. Menurut
mereka, hadis yang masyhur
yang dapat menimbulkan arti
yakin, bisa me-naskh sebagian
teks-teks  al-Qur’an. Dengan
demikian, mereka menggunakan
kata naskh untuk semua dalil
yang datang kemudian, yang
berlainan dan mengubah hukum
yang pertama.

3. Kelompok ketiga, golongan Ibn
Hazm yang sepaham dengan
ulama  salaf, berpandangan
bahwa Sunnah dapat me-naskh
al-Qur’an sekalipun hanya hadis
ahad (tidak mutawatir).
Kategori ketiga adalah naskh

Sunnah dengan al-Qur’an. Jenis yang
ketiga ini juga tak luput dari perbedaan
pendapat. Ulama yang membolehkan
naskh ~ Sunnah  dengan al-Qur’an
mengungkapkan bahwa hal semacam
ini tidaklah mustahil karena al-Qur’an
dan Sunnah adalah sama-sama wahyu
Ilahi. Sedangkan ulama yang menolak
adanya naskh Sunnah dengan al-Qur’an
berargumen dengan Firman Allah
dalam surat al-Nahl ayat 44:

“Dan Kami turunkan kepadamu
al-Qur’an, agar kamu menerangkan
kepada umat manusia apa yang telah
diturunkan kepada mereka dan supaya
mereka memikirkan.”

Ayat ini menjelaskan bahwa
Sunnah tidak lain hanyalah berfungsi
sebagai penjelasan (bayan) al-Qur’an.
Sebab jika Sunnah di-naskh dengan al-
Qur’an, maka hilanglah  fungsi
bayannya.”’ Imam Syafi’i menyatakan
bahwa apa saja yang ditetapkan Sunnah
sudah tentu didukung oleh al-Qur’an,
dan apa saja yang ditetapkan oleh al-

2 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an,
h. 305.

10



Qur’an tentu didukung pula oleh
Sunnah. Hal ini karena antara al-Qur’an
dan Sunnah harus senantiasa sejalan dan
tidak bertentangan.

Adapun contoh naskh sunnah
dengan al-Qur’an adalah ketika tradisi
Nabi yang masih berkiblat ke Bait al-
Maqdis, dan enam bulan kemudian
setelah hijrah ke Madinah turunlah
ketetapan dari al-Qur’an untuk berkiblat
ke Masjidil Haram dalam surat al-
Bagqarah ayat 144. Juga kebiasaan Nabi
yang telah menetapkan bulan al-Syura
sebagai bulan wajib puasa, lalu di
kounter oleh al-Qur’an dengan turunnya
sebuah ayat dalam surat al-Baqarah ayat
185: “maka barang siapa yang melihat
bulan ramadhan, hendaknya
berpuasalah ia”. Akan tetapi, model ini
pun ditolak oleh Imam Syafi’i dengan
argumen yang telah dikemukakan di
atas.’’

Kategori yang terakhir adalah
naskh Sunnah dengan Sunnah. Dalam
kategori ini dapat dibagi menjadi empat
macam: (a) naskh Sunnah mutawatir
dengan mutawatir; (b) naksh Sunnah
ahad dengan ahad; (c) naskh Sunnah
ahad dengan mutawatir; dan (d) naskh
Sunnah mutawatir dengan ahad. Tiga
jenis yang disebut pertama
diperbolehkan, baik menurut akal atau
syar’i. Sedangkan untuk jenis keempat
para ulama sepakat bahwa jenis ini
diperbolehkan menurut akal dan masih
diperdebatkan menurut syar’i.

Mereka  berargumen bahwa
hadis mutawatir bersifat qath’i al-
tsubut, sedangakan khabar ahad bersifat
dzanny al-tsubut. Yang qath’i tidak
dapat dihapus dengan yang dzanny,
sebab hadis mutawatir mempunyai
kedudukan yang lebih kuat
dibandingkan dengan hadis ahad. Oleh
karenanya, yang kuat tidak dapat
dihapuskan ~ oleh  yang lemah
kedudukannya.?!

30" Jaluddin al-Suyuthi, al-ltgan fi Ulum al-
Qur’an, 1: 21-22.

31 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an,
h. 305.

KONTRADIKSI SEPUTAR
NASIKH-MANSUKH
Persoalan nasikh-mansukh

dalam  al-Qur’an  bermula  dari
pemahaman ayat 82 dari surat al-Nisa.
Ayat ini mengatakan bahwa ayat-ayat
al-Qur’an tidak mempunyai perbedaan-
perbedaan yang signifikan antara satu
ayat dengan yang lainnya. Sementara
dalam ayat lain tepatnya ayat 106 dari
surat al-Baqarah disebutkan bahwa:
“Kami tidak me-naskh-kan satu ayat
atau Kami menjadikan manusia lupa
kepadanya kecuali Kami mendatangkan
vang lebih baik darinya atau yang
sebanding.  Apakah  kamu  tidak
mengetahui sesungguhnya  Allah
berkuasa atas segala sesuatu”. Dari
sinilah kemudian muncul keragaman
pandangan mengenai teori nasikh-
mansukh.

Nasikh-Mansukh dalam Perspektif
Pendukungnya.

Ulama yang  mempelopori
konsep nasikh-mansukh dalam al-
Qur’an adalah Imam al-Syafi’i, al-
Nahhas, al-Suyuthi dan al-Syaukani.*?
Persoalan  maskh  bagi  kelompok
pendukungnya merupakan salah satu
cara menyelesaian beberapa dalil yang
dianggap bertentangan secara zhahir,
maka diupayakan pengkompromian
kedua dalil tersebut. Apabila tidak bisa
dikompromikan maka salah satunya di-
naskh (dibatalkan).

Mengenai adanya naskh dalam
syari’at Islam telah ~menimbulkan
pertanyaan. Mengapa terjadi naskh
dalam syari’at Islam? Menjawab
pertanyaan ini para ulama pendukung
teori naskh mengemukakan argumentasi
dan sejumlah alasan, baik yang
didasarkan argumentasi rasional
maupun yang bersandar pada nash.

Argumentasi rasional sebagai
berikut: Pertama, bahwa naskh tidak
merupakan hal yang terlarang menurut
akal pikiran dan setiap yang tidak

32 Ahmad lIzzan, Ulumul Quran: Telaah
Tekstualitas dan Kontekstualitas — al-Quran
(Bandung: Tafakur, 2009), h. 187.



terlarang  berarti  boleh.  Kedua,
seandainya naskh tidak dibolehkan akal,
maka syari’at tidak akan
memerintahkan sesuatu kepada hamba-
Nya dengan perintah sementara dan
melarangnya dengan larangan
sementara. Ketiga, seandainya naskh itu
tidak boleh menurut akal dan terjadi
menurut sam iyyat, maka tidak akan
ditetapkan risalah Muhammad sebab
syari’at yang  terdahulu  dengan
sendirinya akan kekal. Padahal risalah
Muhammad merupakan risalah
pengganti dan penyempurna. Oleh
karena itu naskh boleh dan dapat terjadi.
Keempat, bahwa terdapat dalil yang
menunjukkan  naskh terjadi menurut
nash.®

Dasar terjadinya naskh menurut
nash dapat dicontohkan sebagai berikut:
Pertama, sumber dalam = Taurat
menjelaskan bahwa setelah Nabi Nuh
turun dari kapalnya, Allah
memerintahkan bahwa semua binatang
melata dan tumbuh-tumbuhan boleh
dimakan, tetapi kemudian diketahui
syari’at Nabi Nuh mengharamkan
sebagian binatang melata. Kedua, Allah
menyuruh Adam menikahkan anak
perempuannya dengan anak laki-
lakinya, juga diperbolehkannya
menikahi saudara satu ibu beda ayah.
Akan tetapi sekarang orang Islam,
Yahudi dan Nasrani menolak kebiasaan
ini. Kasus di atas merupakan contoh
terjadinya naskh dalam syari’at-syari’at
terdahulu. Sedangkan naskh dalam
syari’ah Islam antara lain dapat
dipahami dari beberapa ayat dalam al-
Quran, seperti Q.S. al-Baqarah 106;
Q.S. al-Ra’ad: 39, al-Nahl: 101; al-Nisa
:160. Dalam al-Qur’an sendiri menurut
penganut teori naskh terdapat cukup
banyak ayat yang di-naskh hukumnya.>*

Ibn Katsir menegaskan bahwa
tidak ada alasan bagi kita untuk
menafikan nasikh-mansukh, karena ia
menetapkan hukum sesuai kehendak-

33 Muhammad Abd al-Azhim al-Zarqany,
Manahil al-'Irfan fi 'Ulum al-Quran (Kairo: Isa
al-Bab al-Halabi wa Syurakauh, t.th.), h. 83-86.
34 Ibid., h. 88-89.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

Nya dan melakukan apa saja sesuai
dengan keinginan-Nya.>> Hal ini pula
ditegaskan oleh Quraish Shihab, bahwa
Allah tidak me-nasakh dalam arti
membatalkan  suatu  hukum  yang
dikandung oleh satu ayat, kecuali Allah
akan mendatangkan ayat lain yang
mengandung hukum lain yang lebih
baik atau serupa.’¢

Thabathaba’i mengatakan bahwa
pertentangan antara dua nash dalam
naskh pada dasarnya merupakan
pertentangan lahiriah, bukan
pertentangan  hakikiyyah  (esensi).
Alasan Thabathaba’i ini didasarkan
pada al-Qur’an surat al-Nisa ayat 82.%7
Ia menegaskan naskh pada dasarnya
bukan termasuk (yang terjadi karena)
pertentangan dalam perkataan (qaul),
dan ia juga tidak (terjadi karena)
pertentangan (ikhtilaf) dalam pandangan
hukum, melainkan terjadi  karena
pertentangan dalam mushdaq (kriteria)
dari segi dapat diterapkannya hukum
pada suatu hari, karena adanya
mahslahat didalamnya. Dan dari segi
tidak dapat diterapkannya pada suatu
hari yang lain karena bergantinya
kemashlahatan dari kemashlahatan yang
lain yang mewajibkan hukum yang lain
pula.®® Oleh karena itu, Thabathaba’i
beranggapan bahwa naskh  pada
dasarnya tidak hanya khusus terdapat
pada hukum-hukum syari’at, melainkan
juga dapat terjadi terhadap takwiniyyah
(persoalan-persoalan kosmo).

Dalam Kitab Tafsirnya, Al-
Maraghi menjelaskan hikmah adanya
naskh dengan menyatakan bahwa:
“hukum-hukum tidak ditetapkan kecuali
untuk kemaslahatan manusia dan hal

35 Ismail ibn Katsir, Tafsri al-Quran al-Azhim
(Beirut: Maktabah al-Nur al-Tmiyyah, 1992), I:
h. 151.

36 Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan
Kesan dan Keserasian al-Quran (Jakarta:
Lentera Hati, 2000), h. 276 — 277.

37 Muhammad Husain Thabathaba’i, al-Mizan
fi Tafsir al-Quran (Beirut: Mu'assasah al-A’lam
li al-Mathbu’ah, 1991), I: 252 — 253.

38 Ibid., lihat pula bukunya yang berjudul
Mengungkap Rahasia al-Quran (Bandung :
Mizan, 1993), h. 60 — 62.

12



ini  berubah atau berbeda akibat
perbedaan waktu dan tempat, sehingga
apabila  ada satu  hukum  yang
ditetapkan pada suatu waktu karena
adanya  kebutuhan yang mendesak
(ketika itu) kemudian kebutuhan orang
tersebut berakhir, maka merupakan
suatu tindakan bijaksana apabila ia di-
naskh (dibatalkan) dan diganti dengan
hukum yang sesuai dengan waktu,
sehingga dengan demikian ia menjadi
lebih  baik dari hukum semula atau
sama dari segi manfaatnya untuk
hamba Allah”.>°

Tampaknya para ulama
penganut teori naskh mengakui proses
penahapan pengiriman Ilahi dengan
penyesuaian terhadap realitas yang
berkembang. Bahwa Nabi Muhammad
diutus di tengah masyarakat jahiliyyah
yang tidak mengenal agama, maka jika
sekiranya hukum diberikan sekaligus
akan berat untuk diterima oleh
masyarakatnya, maka diturunkanlah
hukum itu secara tahap demi tahap,
sesuai dengan kebutuhan hukum waktu
itu. Maka kalau ada hukum yang di-
naskh itu bukan hukum yang berlaku
abadi. Di samping itu telah disepakati
ulama bahwa terjadinya naskh hanyalah
pada masa Nabi Muhammad dan tidak
terjadi naskh itu sesudah nabi wafat.*

Para ulama pembela konsep
naskh ~ memandang naskh  sangat
signifikan, hal itu dapat diukur dari
sejumlah besar karya yang ditulis
berkaitan dengan  subjek tersebut.
Pengetahuan yang memadai tentang
naskh adalah merupakan hal mendasar
untuk dapat memahami al-Qur’an
dengan baik. Para ulama pembela
konsep ini  berpendapat, bahwa
seseorang tidak diperkenankan
menafsirkan al-Qur’an kecuali setelah
mengetahui  dengan  baik  konsep
abrogasi. Ibn Salamah misalnya,
sebagaimana dikutip oleh Rippin

3 Lihat Ibid., 145, Quraish mengutip pendapat
Ahmad Musthafa Al-Maraghi dalam Tafsir al-
Maraghi (Mesir: al-Halabiy, 1946), I: 187.

40 Kamal Muchtar (et. al.), Ushul Figh (Jakarta:
Dana Bhakti Wakaf, 1995), I: 188.

menyatakan bahwa seseorang tidak
mungkin mendalami ilmu al-Qur’an
tanpa memiliki pengetahuan yang
matang tentang teori naskh.*!

Fazlur Rahman adalah seorang
pemikir modernis yang juga termasuk
salah seorang pendukung teori naskh.
Dalam pandangannya, ketetapan Ilahi
yang bertalian dengan sektor sosial
memiliki suatu bidang moral dan suatu
bidang legal spesifik. Bidang legal
spesifik merupakan transaksi antara
keabadian kalam dan situasi ekologis
aktual Arabia abad ke-7. Aspek
ekologis ini tentu saja dapat dikenakan
perubahan, asalkan bidang moral atau
prinsip-prinsip moral yang berada di
balik ketentuan legal tetap terjaga*.
Bagi Rahman, keabadian kandungan
legal spesifik al-Qur’an terletak pada
prinsip-prinsip moral atau nilai-nilai
yang mendasarinya, bukan pada
ketentuan-ketentuan harfiahnya.

Masih dalam konteks nasikh-
mansukh ia memberikan penjelasan
argumentatif dengan mengatakan: “Bila
orang mempelajari aspek reformasi
sosial al-Qur’an, maka akan terlihat
karakteristik yang nyata bahwa sebelum
memperkenalkan suatu ketetapan atau
perubahan  sosial, terlebih  dahulu
dipersiapkan landasan yang kokoh
baginya,  barulah  ketetapan  itu
diperkenalkan secara gradual.
Contohnya walaupun pernyataan al-
Qur’an tentang riba dikeluarkan di
Makkah, namun riba tidaklah dilarang
secara legal hingga beberapa waktu
kemudian di Madinah”.*

Sehubungan dengan  prinsip
graduasi di atas Rahman lebih lanjut
menyatakan: “...suatu pewahyuan total
pada satu waktu adalah mustahil
berdasarkan kenyataan sesungguhnya

41 Andrew Rippin (ed.), Approaches to the
History of the Interpretation of The Qur’an
(New York: Oxford University Press, 1988), h.
124.

42 Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan
Modernitas: Studi atas Pemikiran Hukum
Fazlur Rahman (Bandung: Mizan, 1989), h.
156-157.

43 Ibid.



bahwa al-Qur’an harus turun sebagai
petunjuk bagi kaum muslim dari waktu
ke waktu selaras dengan kebutuhan
yang timbul”.

Jika konsep naskh sebagaimana
diintrodusir Rahman ini dipahami lebih
lanjut, maka nasikh-mansukh
merupakan suatu proses penahapan
pengiriman  pesan  Ilahi  dengan
penyesuaian  atas  realitas  yang
berkembang. Konsep seperti ini
mengindikasikan nuansa antropologis
al-Qur’an, bahwa terjadi dialektika
antara al-Qur’an sebagai wahyu dengan
kondisi objektif. Masalah ini menjadi
tidak sederhana ketika ditarik dalam
wacana teologis yang dianut oleh rata-
rata pendukung teori naskh. Fenomena
naskh dalam pemikiran agama yang
hegemonik dan dominan memunculkan
problem  yang  dihindari  untuk
dibicarakan, antara lain bagaimana
mengkompromikan antara fenomena ini
dengan konsekuensi yang
ditimbulkannya bahwa teks mengalami
perubahan melalui  naskh, dengan
keyakinan umum bahwa teks sudah ada
sejak azali di Lauh al-Mahfuzh.**

Nasikh-Mansukh dalam Perspektif
Penolaknya

Golongan ulama yang menolak
adanya naskh dalam al-Qur’an berusaha
mengkompromikan  ayat-ayat yang
terlihat bertentangan sehingga tidak
perlu di-naskh. Kelompok penolak ini
dipelopori oleh Abu Muslim al-
Asfahani (w. 322 H), seorang pakar
tafsir yang termasyur dari kalangan
Mu’tazilah. Menurutnya, di dalam al-
Qur’an tidak terdapat naskh. Mengakui
perihal adanya naskh berarti juga
mengakui adanya kebatilan di dalam al-
Qur’an. Asfahani mendasarkan
argumennya pada al-Quran surat al-
Fushshilat ayat 42 yang menegaskan:
“Yang tidak datang kepanya (al-
Qur’an) kebatilan baik dari depan
maupun  dari  belakangnya,  yang

4 Kritik teologis seperti ini misalnya
dikemukakan oleh Nasr Hamid Abu Zaid, lihat
dalam Tekstualitas al-Quran, h. 141.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

diturunkan dari sisi Tuhan Yang Maha
Bijaksana lagi Maha Terpuji.”.

Hukum-hukum yang dibawa al-
Qur’an Dbersifat abadi dan berlaku
universal. Oleh karena itu, tidak layak
kalau di dalam al-Qur’an terdapat
naskh. Di samping itu ayat-ayat yang
dinyatakan saling bertentangan ternyata
masih dapat dikompromikan dengan
mulus dan rasional.*> Atas dasar ini, ia
lebih suka menyebut kata naskh dengan
istilah lain, yaitu takhshish
(pengkhususan).

Namun ia mendapat tentangan
keras dari para pendukung naskh.
Mereka membedakan pengertian naskh
dari pengertian takhshish. Definisi
takhshish ialah ‘membatasi keumuman
sesuatu hanya pada bagian-bagiannya’,
dan pembatasan tersebut tidak benar-
benar mencabut beberapa bagian dari
ketetapan hukum. Kata ‘keumuman’
adalah subjek pokok bagi setiap bagian,
tidak membatasi bagian-bagian lainnya
kecuali jika disertai pengkhususan. Lain
halnya dengan naskh, ayat yang
mansukh tetap berlaku sebagaimana
yang  dimaksud dan  selamanya
demikian. Hanya segi hukumnya yang
berlaku menyeluruh hingga waktu
tertentu, tidak dapat dibatalkan kecuali
oleh ayat yang me-naskh untuk suatu
hikmah yang diketahui Allah Swt.

Takhshish memerlukan adanya
hubungan dengan kalimat sebelumnya,
atau berikutnya, atau yang
membarenginya. Lain halnya dengan
naskh yang kejadiannya pasti disertai
dalil yang lugas mengenai soal yang di-
naskh (mansukh). Selain al-Qur’an dan
Sunnah, dalil-dalil yang melandasi
takhshish ialah pikiran dan perasaan.
Adapun naskh dalilnya syar’i dan hanya
mengenai  al-Qur’an dan  Sunnah.
Karenanya, hukum syar’i tidak bisa
dibatalkan dengan dalil ‘agli atau
rasional.*¢

45 Fakhr al-Din al-Razi, Mafatih al-Ghaib
(Mesir: Mathba’at al-Khairiyyah, 1307 H), I:
443,

4 Subhi al-Shalih, Membahas Ilmu-ilmu Al-
Quran, h. 341-342.

14



Selain mendapat tentangan dari
beberapa  ulama, Asfahani juga
mendapat dukungan dari beberapa
ulama. Pakar tafsir di era klasik yang
tercatat telah mendukung pendirian Abu
Muslim tersebut hanya Fakhr al-Din al-
Razi. Di era modern pendirian Abu
Muslim mulai mendapat dukungan.
Mereka yang termasuk mendukung
pendirian Abu Muslim tersebut adalah
Syaikh  Muhammad ‘Abduh dan
muridnya Muhammad Rasyid Ridha,
Maulana Muhammad Ali, Abd al-
Muta’al al Jabari, Abd al-Karim al-
Khathib dan Dr. Ahmad Hijazi al-Saq.*’
Alasan mereka disandarkan pada ayat
al-Qur’an surat al-Kahfi ayat 27 “Dan
bacakanlah apa yang diwahyukan
kepadamu, yaitu kitab Tuhanmu (al-
Quran). Tidak ada (seorangpun) yang
dapat merubah kalimat-kalimat-Nya”*8
Hanya kemudian, Muhammad ‘Abduh
menggunakan istilah tabdil,
penggantian, pengalihan, atau
pemindahan ayat hukum ditempat ayat
hukum yang lain, bukan naskh dalam
pengertian  pembatalan.*  Dalam
pemahaman Abduh yang demikian,
semua ayat al-Quran tetap berlaku, tidak
ada kontradiksi. Yang ada hanya
pergantian hukum bagi masyarakat atau
orang tertentu, karena kondisi yang
berbeda. Dengan demikian ayat hukum
yang tidak berlaku lagi baginya, tetap
dapat berlaku bagi orang-orang lain
yang kondisinya sama dengan kondisi
mereka semula.

Dalam perkembangan
selanjutnya, terdapat kecenderungan
semakin luas dalam memberikan
pandangan kritis terhadap  doktrin
nasikh-mansukh. Salah satu sumber
kritik itu adalah ulama-ulama klasik
yang menerima doktrin ini juga silang

47 Athaillah, “Sifat Operatif Ayat Al-Qur’an:
Tanggapan terhadap Teori Naskh dalam al-
Quran” dalam A/-Banjary: Jurnal llmiah Ilmu-
Illmu Keislaman, Pascasarjana TAIN Antasari.,
vol. 3, no. 5, Januari-Juni 2004, h. 43.

8 M. Rifa’i, Ushul Figh (Semarang: Wicaksana,
1991), h. 154 — 155.

49 Quraish Shihab, Membumikan al-Quran, h.
147.

pendapat dalam menentukan mana ayat
yang nasikh dan mana ayat yang
mansukh. Dalam beberapa sumber
disebutkan bahwa terdapat
kecenderungan di kalangan ulama
klasik untuk menekankan jumlah ayat
yang mansukh  hingga  mencapai
bilangan yang mengerikan. Ayat
tentang jihad misalnya, dikatakan telah
membatalkan sekitar 113 ayat yang
mengandung perintah untuk bersikap
sabar, pemaaf, dan toleran, dalam
keadaan tertekan. Al-Suyuthi kemudian
mereduksi ratusan ayat yang dinyatakan
mansukh menjadi hanya dua puluh ayat.
Sedangkan Syah Waliyullah
menguranginya hingga tersisa lima ayat.
Melihat ayat-ayat yang mansukh ini
kian lama kian berkurang jumlahnya
seiring dengan jalannya sejarah, Sir
Sayyid Ahmad Khan langsung
menegaskan bahwa di dalam al-Qur’an
tidak terdapat naskh.’’

Ahmad Khan  menegaskan
keyakinannya bahwa al-Qur’an
memiliki  kebenaran yang Dbersifat

universal. la memandang keutuhan al-
Qur’an tidak boleh terkena pengurangan
oleh tangan manusia. Demikian juga
tentang susunan ayat-ayat al-Qur’an
yang otentik. Beberapa karakteristik al-
Qur'an ini  memang merupakan
keyakinan yang umumnya dipegang
oleh kaum muslimin. Dengan demikian
pandangan-pandangan Ahmad Khan
tersebut memiliki  kedudukan yang
absah di antara kreteria penafsiran al-
Qur’an. Salah satu prinsip karakteristik
al-Qur’an menurut Khan, karena
kebenaran tidak mungkin bertolak
belakang dengan kebenaran, tentunya
tidak akan ada ketidakselarasan antara
kebenaran Tuhan, kebenaran al-Qur’an
dan kebenaran [lmu Pengetahuan.
Masalah nasikh-mansukh adalah
persoalan krusial yang dibahas oleh
Ahmad Khan. Menurut Khan al-Qur’an
sama sekali tidak mengenal adanya

50" Taufik Adnan Amal, Syamsu Rizal
Panggabean, Tafsir Kontekstual Al-Qur’an:
Sebuah  Kerangka Konseptual, cet. ke-3
(Bandung: Mizan, 1992), h. 29.



nasikh-mansukh antara ayat yang satu
dengan lainnya. Sedangkan ayat-ayat
yang sering dirujuk sebagai pijakan
bagi doktrin nasikh-mansukh di dalam
al-Qur’an, menurutnya sama sekali
tidak berkaitan dengan penghapusan
ayat-ayat al-Qur’an.’! Dengan merujuk
surat al-Bagarah ayat 106, Ahmad Khan
mengajukan kesimpulan bahwa doktrin
nasikh-mansukh ~ hanya  berkaitan
dengan penghapusan syari’at-syari’at
pra-Islam.

Dalam Life of Mohammed,
masalah nasikh-mansukh juga pernah
dibahas secara panjang lebar oleh
Ahmad Khan. [a akhirnya sampai pada
kesimpulan yang senada dengan
pandangan yang dirumuskannya dalam
prinsip di atas. Sementara hadits-hadis
yang mengabsahkan adanya nasikh-
mansukh di dalam al-Qur’an, menurut
Ahmad Khan tidak di dukung oleh
otoritas yang dapat dipercaya.’> Bagi
Ahmad Khan dan para penolak teori
naskh, daripada menganggap wahyu al-
Qur’an terdahulu dihapus oleh wahyu
yang sesudahnya, akan lebih baik jika
wahyu terdahulu tetap dianggap valid
untuk diimplementasikan dalam kondisi
yang sama dengan kondisi saat wahyu
tersebut diturunkan.>

Penolakan teori naskh juga
dikemukakan oleh Ahmad Hasan. Ia
tidak mengakui adanya naskh dalam al-
Qur’an, sebab jika memang dalam al-
Qur’an terdapat teks-teks yang mansukh
tentu Rasulullah akan menjelaskannya.
Mengenai itu ia menyatakan: ‘“Teori
klasik naskh tak mungkin berasal dari
Rasulullah, karena  kita tidak
menemukan informasi apapun dari
beliau akan adanya ayat-ayat yang

5! Bahasan Ahmad Khan mengenai ayat-ayat
ini, lihat terjemahan E. Hahn, “Sir Ahmad
Khan’s The Controversy over Abrogation (in
the Qur’an): An Annotated Translation”, The
Muslim World, Th. LXIV, 1974, h. 124-133.

52 Ahmad Khan, Life of Mohammed and
Subjects Subsidiary Thereto (Lahore: S.H.
Mubarak Ali, 1970), h. 227-228.

33 Farid Bsack, Samudra al-Qur’an, terj. Nuril
Hidayah (Yogyakarta: Diva Press, 2007), h.
230.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

dibatalkan dalam al-Qur’an dengan
pengertian ini. Seandainya suatu ayat
telah benar-benar dibatalkan, tentu
beliau akan menunjukkan dengan tegas
kepada orang banyak. Karena ajaran
al-Qur’an ditujukan bagi setiap zaman
dan tempat, sangat sulit dipercaya
bahwa Rasulullah telah menyerahkan
persoalan yang demikian penting, yang
menyangkut  pemahaman  al-Qur’an
kepada kebijaksanaan orang banyak”.”*

KESIMPULAN

Dalam disiplin ulum al-Qur’an,
teori nasikh-mansukh merupakan tema
yang paling banyak mengundang
perdebatan sampai saat ini. Perbedaan
pendapat dalam konsep nasikh-mansukh
ini diawali dari perbedaan dalam
penggunaan terminologi naskh yang
kemudian melahirkan nuansa ikhtilaf.
Penggunaan terminologi yang dipilih
oleh masing-masing ulama mempunyai
implikasi secara operatif.

Para ulama penganut teori naskh
cenderung memandang naskh sebagai
al-ibthal dan al-izalah. Konsep naskh di
sini berkaitan dengan proses graduasi
pengiriman  hukum Ilahi  dengan
penyesuaian terhadap realitas yang
berkembang, agar tidak berat untuk
diterima oleh masyarakat. Proses
gradual ini tidak mungkin menghindari
adanya naskh. Naskh akan terjadi pada
hukum yang bersifat temporal, bukan
hukum yang berlaku abadi. Konsep
seperti ini mengindikasikan nuansa
antropologis al-Qur’an, bahwa terjadi
dialektika antara al-Qur’an sebagai
wahyu dengan kondisi objektif.

Para penentang teori naskh
menekankan pada perspektif doktrin
kebenaran dan keabadian al-Qur’an.
Mereka menolak konsep naskh dan
memandang keutuhan al-Qur’an tidak
boleh terkena pengurangan oleh tangan
manusia. Bagi penentang teori naskh,
naskh  terjadi  akibat  kegagalan
mengkompromikan ayat-ayat al-Qur’an

5 Ahmad Hasan, Pintu Ijtihad Sebelum
Tertutup, terj. A. Garnadi (Bandung: Pustaka,
1994), h. 61.

16



yang sepintas bertentangan. Bagi
mereka, yang bertentangan sebenarnya
adalah figh dan al-Qur’an, bukan antara
ayat al-Qur’an yang satu dengan
lainnya. Bagi para penolak teori naskh,
daripada menganggap wahyu al-Qur’an
terdahulu  dihapus oleh wahyu yang
sesudahnya, akan lebih baik jika wahyu
terdahulu tetap dianggap valid untuk
diimplementasikan dalam kondisi yang
sama dengan kondisi saat wahyu
tersebut diturunkan. Yang ditolak oleh
kelompok penentang teori naskh adalah
naskh dalam pengertian ibthal, bukan
naskh dalam pengertian tabdil. Bagi
mereka, semua ayat al-Qur’an tetap
berlaku, tidak ada kontradiksi, yang ada
hanya  pergantian  hukum  bagi
masyarakat atau orang tertentu, karena
kondisi yang berbeda. Dengan demikian
ayat hukum yang tidak berlaku lagi
baginya, tetap dapat berlaku bagi orang-
orang lain yang kondisinya sama
dengan kondisi mereka semula. Wa-
Allahu a’lam bi al-Shawab.

BIBLIOGRAFI

Abu Zaid, Nasr Hamid, Tekstualitas Al-
Qur’an: Kritik terhadap Ulumul
Qur’an, terj. Khoiron
Nahdliyyin, cet. ke-4,
Yogyakarta: ~ LkiS  Pelangi
Aksara, 2005.

Amal, Taufik Adnan, Islam dan
Tantangan Modernitas:  Studi
atas Pemikiran Hukum Fazlur
Rahman, Bandung: Mizan,
1989.

,  Syamsu Rizal
Panggabean, Tafsir Kontekstual
Al-Qur’an: Sebuah Kerangka
Konseptual, cet. ke-3, Bandung:
Mizan, 1992.

Athaillah, “Sifat Operatif Ayat Al-
Qur’an: Tanggapan terhadap
Teori Naskh dalam al-Quran”
dalam A/-Banjary: Jurnal llmiah

Ilmu-Ilmu Keislaman,
Pascasarjana IAIN Antasari, vol.
3. no. 5, 2004.

Baidan, Nasruddin, Wawasan Baru
Ilmu Tafsir, cet. ke-2,

Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2011.

Bukhari al, Muhammad ibn Ismail,
Shahih Bukhari, Beirut: Dar al-
Kitab al-‘Alamah, 1992.

Esack, Farid, Samudra al-Qur’an, ter;.
Nuril Hidayah, Yogyakarta:
Diva Press, 2007.

Hahn, E., “Sir Ahmad Khan’s The
Controversy over Abrogation (in
the Qur’an): An Annotated
Translation”, The Muslim World,
Th. LXIV, 1974.

Haroen, Nasrun, Ushul Figh, cet. ke-2,
Jakarta: Logos Wacana Imu,
1997.

Hasan, Ahmad, Pintu Ijtihad Sebelum
Tertutup, terj. A. Garnadi,
Bandung: Pustaka, 1994.

Ibn Katsir, Ismail, Tafsri al-Qur’an al-
Azhim, Beirut: Maktabah al-Nur
al-'Timiyyah, 1992.

Ichwan, Nor, Membahas Bahasa Al-
Qur’an, cet. ke-1, Semarang:
Pustaka Pelajar, 2002.

Izzan, Ahmad, Ulumul Qur’an: Telaah
Tekstualitas dan Kontekstualitas
al-Quran, Bandung: Tafakur,
2009.

Khan, Ahmad, Life of Mohammed and
Subjects  Subsidiary  Thereto,
Lahore: S.H. Mubarak Alj,
1970.

Muchtar, Kamal (et. al.), Ushul Figh,
Jakarta: Dana Bhakti Wakaf,
1995.

Muslim al, Abu al-Husain, Shahih
Muslim, Beirut: Dar al-Ma’rifat,
1995.

Qaththan al, Manna’ Khalil, Studi Ilmu-
Illmu Al-Qur’an, terj. Mudzakir
AS, cet. ke-2, Jakarta: Pustaka
Litera AntarNusa, 1994.

Razi al, Fakhr al-Razi, Mafatih al-
Ghaib, Mesir: Mathba’at al-
Khairiyyah, 1989.

Rifa’i, M., Ushul Figh, Semarang:
Wicaksana, 1991.

Rippin, Andrew (ed.), Approaches to
the History of the Interpretation
of The Qur’an, New York:
Oxford University Press, 1988.



Shalih al, Subhi, Membahas Ilmu-ilmu
Al-Qur’an, terj. Tim Pustaka
Firdaus, cet. ke-8, Jakarta:
Pustaka Firdaus, 2001.

Shihab, Quraish, Membumikan Al-
Qur’an: Fungsi Dan Peran
Wahyu  Dalam  Kehidupan
Masyarakat, cet. ke-19,
Bandung: Mizan, 1999.

, Tafsir al-Mishbah:
Pesan Kesan dan Keserasian al-
Qur’an, Jakarta: Lentera Hati,
2001.

Suyuthi al, Jalaluddin, al-Itgan fi Ulum
al-Qur’an, Beirut: Dar al-Fikr,
t.th.

Syarifuddin, Amir, Ushul Figh I, cet.
ke-I, Jakarta: Logos Wacana
Ilmu, 1997.

Thabathaba’i, Muhammad Husein, al-
Mizan fi  Tafsir al-Qur’an,
Beirut: Mu'assasah al-A’lam li
al-Mathbu’ah, 1991.

Mengungkap  Rahasia al-
Qur’an, Bandung: Mizan, 1993.

Zarqany al, Muhammad ‘Abd al-
‘Azhim, Manahil al-'Irfan fi
'Ulum al-Qur’an, Kairo: Isa al-
Bab al-Halabi wa Syurakauh,
t.th.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

18



