
 
 
 
 
 
 
 
 

 

PEMANFAATAN ARTIFICIAL INTELLIGENCI DALAM 
BELAJAR AL QUR’AN: Studi Pada Aplikasi Ngaji.ai 

M Ubaidilah1, Rifaldi Z2* 
bedgaleri @gmail.com  

 
Informasi Artikel  Abstract 
Diajukan 
Diterima 

Diterbitkan 

: 12-12-2024 
: 12-24-2024 
: 01-01-2025 

 The intersection of Islam with the digital world has opened up new 
opportunities in expanding the broadcast area from the real 
dimension to the virtual dimension. This process allows Muslims to 
communicate without geographical boundaries, including in terms 
of disseminating Al-Qur'an knowledge in digital space. This 
research focuses on the Ngaji.ai application, an innovation in 
learning the Koran based on Artificial Intelligence (AI). Through 
this study, at least the author mapped out the big question, namely; 
How does the Ngaji.ai application teach the Koran based on an 
artificial intelligence application? What are the implications of the 
Ngaji.ai application for users' ability to read the Koran? The 
methodology used is qualitative, with data collection through 
interviews, observation and application content analysis. User 
satisfaction or response data is obtained by distributing 
questionnaires which are then processed descriptively and analyzing 
the implications for the user's reading ability. The research results 
show that Ngaji.ai has a positive impact on the Koran learning 
process, increasing users' motivation and ability to read the Koran 
with the help of the innovative features provided. The Ngaji.ai 
application utilizes Artificial Intelligence (AI) technology to teach 
the Koran, with a reading correction feature that provides real-time 
feedback. Designed to enrich the learning experience, this application 
offers learning that is interactive, personalized, and can be adapted 
to individual learning pace. The advancement of AI in this 
application not only facilitates basic learning of the Qur'an but also 
improves the user's Qur'an reading ability, enabling effective 
learning anytime and anywhere 
Keyword: Utilization of the Qur'an; Artificial Intelligence; 
Ngaji.ai 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Copyright C 2025 MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Bisnis Hadis. All rights reserved 

Editorial Office :  
MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Hadis  
Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng Jombang   



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

Abstrak 
 
Persinggungan Islam dengan dunia digital telah membuka peluang baru dalam 
perluasan kawasan syiar dari dimensi nyata ke dimensi maya. Proses ini 
memungkinkan umat Islam untuk berkomunikasi tanpa batas geografis, termasuk 
dalam hal penyebaran keilmuan al-Qur’an dalam ruang digital. Penelitian ini berfokus 
pada aplikasi Ngaji.ai, sebuah inovasi dalam pembelajaran Al-Qur'an berbasis Artificial 
Intelligence (AI). Melalui studi ini, setidaknya penulis memetakan pertanyaan besarnya 
yaitu; Bagaimana aplikasi Ngaji.ai aplikasi Ngaji.ai mengajarkan al-Qur’an dengan 
basis aplikasi artificial intelligence? Bagaimana implikasi aplikasi Ngaji.ai terhadap 
kemampuan pengguna dalam membaca al-Qur’an? Metodologi yang digunakan adalah 
kualitatif, dengan pengumpulan data melalui wawancara, observasi, dan analisis konten 
aplikasi. Data kepuasan atau respon pengguna diperoleh dengan penyebaran angket 
yang kemudian diolah secara deskriptif dan menganalisis tentang impilikasinya 
terhadap kemampuan baca pengguna. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ngaji.ai 
memberikan dampak positif dalam proses belajar mengaji, meningkatkan motivasi dan 
kemampuan membaca Al-Qur'an penggunanya dengan bantuan fitur-fitur inovatif yang 
disediakan. Aplikasi Ngaji.ai memanfaatkan teknologi Artificial Intelligence (AI) untuk 
mengajar Al-Qur'an, dengan fitur koreksi bacaan yang memberikan feedback real-time. 
Didesain untuk memperkaya pengalaman belajar, aplikasi ini menawarkan 
pembelajaran yang interaktif, personal, dan dapat disesuaikan dengan kecepatan belajar 
individu. Kemajuan AI dalam aplikasi ini tidak hanya memfasilitasi pembelajaran dasar 
Al-Qur'an tetapi juga meningkatkan kemampuan membaca Al-Qur'an penggunanya, 
memungkinkan pembelajaran yang efektif kapan saja dan di mana saja. 

Kata Kunci: Pemanfaatan Al-Qur’an; Artificial Intellligence; Ngaji.ai 

PENDAHULUAN 
Al-Qur’an Digital merupakan 

produk atas perkembangan teknologi 
yang berkembang pesat seiring dengan 
perkembangan ilmu pengetahuan 
manusia. Perkembangan teknologi yang 
terdapat pada al-Qur’an digital, disadari 
atau tidak telah berimplikasi pada 
budaya dan pola hidup masyarakat masa 
kini.1 Persinggungan Islam dengan 
dunia digital telah membuka peluang 
baru dalam perluasan kawasan syiar 
dari dimensi nyata ke dimensi maya. 
Proses ini memungkinkan umat Islam 
untuk berkomunikasi tanpa batas 
geografis, termasuk dalam hal 
penyebaran keilmuan al-Qur’an dalam 
ruang digital. Meskipun demikian, 
terjadi beberapa tantangan dan 

 
1 M. Baihaqi Fadhlil Wafi, Nuzula Ilhami, dan 
Taufiqurohman Taufiqurohman, “Transformasi 
Perilaku Beragama Masyarakat Muslim 
Kontemporer: Fenomena Al-Qur’an Di Era 
Digital,” IN RIGHT: Jurnal Agama dan Hak 
Azazi Manusia 11, no. 1 (28 Januari 2022): 39, 
https://doi.org/10.14421/inright.v11i1.2503. 

permasalahan atas hadirnya al-Qur’an 
dalam bentuk digital.2  

Dalam konteks penyajian konten 
keislaman yang awalnya disajikan 
dalam bentuk klasik, al-Qur’an yang 
disajikan dalam bentuk digital telah 
dinikmati dalam kehidupan sehari-hari, 
bahkan bukan hal asing lagi bagi 
masyarakat islam masa kini. Hal ini 
dibuktikan dengan banyaknya 
digitalisasi al-Qur’an dalam berbagai 
bentuk, misalnya dalam bentuk buku 

 
2 Lihat Aam Abdussalam dan Muhamad Parhan, 
“Al-Quran Digital Vs Al-Quran Cetak: 
Menjelajahi Perspektif Mahasiswa Terhadap 
Pemanfaatannya Dalam Dimensi Globalisasi” 7, 
no. 1 (2021); Lihat juga Syarif Hidayat, “Al-
Qur’an Digital (Ragam, Permasalahan dan Masa 
Depan),” Mukaddimah: Jurnal Studi Islam 1, 
no. 1 (2016), 
https://doi.org/10.14421/mjsi.11.1333; Lihat 
juga Abdul Majit dan Miski Miski, 
“Pembelajaran al-Qur’an Secara Digital: 
Pergeseran Sistem Isnad dan Peneguhan 
Otoritas Baru,” Jurnal SMART (Studi 
Masyarakat, Religi, dan Tradisi) 9, no. 1 (30 
Juni 2023): 133–46, 
https://doi.org/10.18784/smart.v9i1.1795. 



Judul Penelitian   
Semua nama lengkap penulis 

 

digital (e-book)3, bentuk situs 
online/web4, maupun dalam bentuk 
aplikasi.5 Dengan adanya ragam 
digitalisasi yang diterapkan kepada al-
Qur’an maka secara praktis al-Qur’an 
bisa dinikmati oleh kaum millennial 
secara luas. 

Berdasar pada fakta literatur yang 
ada sebelumya, sejauh ini penulis 
menemukan kajian yang secara spesifik 
tentang isu di atas. Selanjutnya, penulis 
mencoba memetakannya dalam 3 tema 
besar: pertama, fokus pada kajian 
Digitalisasi al-Qur’an yang mencakup 
banyak aspek misalnya fokus pada 
penyelidikan perbedaan fitur-fitur 
dalam aplikasi Al-Qur'an digital yang 
dikembangkan oleh dua lembaga 
berbeda, yang ditulis oleh Ahmad Yani 
dkk; aspek pengaruh al-Qur’an digital 
bagi masyarakat oleh M. Baihaqi 
Fadhlil Wafi, Nuzula Ilhami dan 
Taufiqurohman; aspek perbandingan al-
Qur’an digital dan al-Qur’an cetak dari 
sudut pandang mahasiswa oleh Aam 
Abdussalam, Mohammad Rindu Fajar 
Islamy dan Muhamad Parhan.6 Kedua, 

 
3 Anugrah Bagus Wijaya dan Ridana Dimas 
Tunggal Prakoso, “Keefektifan Aplikasi Buku 
Digital Cara Cepat Belajar Membaca Al-
Quran,” CITISEEE, 2017. 
4 Beberapa contoh terkait al-Qur’an dalam 
bentuk web dapat dilihat melalui Hidayat, “Al-
Qur’an Digital (Ragam, Permasalahan dan Masa 
Depan).” 
5Lihat Cut Syarifa Alia, Sekar Nawang Sukma, 
dan Rizza Indah Mega Mandasari, 
“FUNRECITE: APLIKASI BELAJAR 
MENGAJI AL-QUR’AN UNTUK ANAK 
BERBASIS AUGMENTED REALITY” 7, no. 
5 (2021); Iman Nurul Fadli dan Usep Mohamad 
Ishaq, “Aplikasi Pengenalan Huruf dan 
Makharijul Huruf Hijaiyah Dengan Augmented 
Reality Berbasis Android,” Komputika : Jurnal 
Sistem Komputer 8, no. 2 (31 Oktober 2019): 
73–79, 
https://doi.org/10.34010/komputika.v8i2.2186; 
Ahmad Yani dkk., “Studi Perbandingan Fitur-
Fitur Aplikasi Al-Quran Digital Karya 
Greentech Apps Foundation dan Aplikasi Al-
Quran Muslim Media untuk Mengetahui 
Perbedaan Kedua Fitur aplikasi,” Jurnal Riset 
Agama 1, no. 3 (15 Desember 2021): 132–56, 
https://doi.org/10.15575/jra.v1i3.15089. 
6 Yani dkk., “Studi Perbandingan Fitur-Fitur 
Aplikasi Al-Quran Digital Karya Greentech 

kajian tentang pemanfaatan  teknologi 
artificial intelligence sebagai media 
pembelajaran seperti fokus kajian yang 
mengeksplorasi efektifitas teknologi 
artificial intelligence ketika diterapkan 
pada pengajaran Bahasa Inggris oleh 
Dhanan Abimanto dan Iwan Mahendro; 
eksplorasi penggunaan aplikasi 
artificial intelligence dalam 
pembelajaran berbicara oleh Suciati, 
Abdurrahman Faridi, Januarius 
Mujiyanto, dan Yudhi Arifani.7 

Ketiga, kajian yang fokus pada 
aplikasi belajar al-Qur’an berbasis 
digital seperti kajian yang 
memperkenalkan aplikasi "Funrecite" 
yang dikembangkan untuk membantu 
anak-anak dalam belajar mengaji Al-
Qur'an yang diteliti oleh Cut Syarifa 
Alia, Sekar Nawang Sukma, dan Rizza 
Indah Mega Mandasari; kajian yang 
mengeksplorasi aplikasi yang berfokus 
pada pengenalan huruf dan cara 
pengucapan huruf Hijaiyah oleh Iman 
Nurul Fadli dan Usep Mohamad Ishaq; 
kajian tentang implikasi sebuah aplikasi 
mengajar yang sama-sama berbasis 
artificial intelligence terhadap otoritas 
mengajar dan sistem isnad yang ditulis 
oleh Abdul Majit dan Miski.8 

 
Apps Foundation dan Aplikasi Al-Quran 
Muslim Media untuk Mengetahui Perbedaan 
Kedua Fitur aplikasi”; Wafi, Ilhami, dan 
Taufiqurohman, “Transformasi Perilaku 
Beragama Masyarakat Muslim Kontemporer”; 
Abdussalam, Islamy, dan Parhan, “Al-Quran 
Digital Vs Al-Quran Cetak: Menjelajahi 
Perspektif Mahasiswa Terhadap 
Pemanfaatannya Dalam Dimensi Globalisasi.” 
7 Dhanan Abimanto dan Iwan Mahendro, 
“Efektivitas Penggunaan Teknologi AI Dalam 
Pembelajaran Bahasa Inggris,” Sinar Dunia: 
Jurnal Riset Sosial Humaniora dan Ilmu 
Pendidikan 2, no. 2 (2023); Suciati Suciati dkk., 
“Artificial intelligence Application dalam 
Pembelajaran Speaking: Persepsi dan Solusi,” 
t.t. 
8 Alia, Sukma, dan Mandasari, “FUNRECITE: 
APLIKASI BELAJAR MENGAJI AL-
QUR’AN UNTUK ANAK BERBASIS 
AUGMENTED REALITY”; Fadli dan Ishaq, 
“Aplikasi Pengenalan Huruf dan Makharijul 
Huruf Hijaiyah Dengan Augmented Reality 
Berbasis Android”; Majit dan Miski, 
“Pembelajaran al-Qur’an Secara Digital.” 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

Melihat penelitian yang sudah 
dilakukan sebelumnya, Signifikansi 
yang terdapat pada penelitian yang 
dilakukan penulis ialah mengangkat 
salah satu aplikasi yang sudah dirilis 
sejak November 2022 yang sampai saat 
ini telah mencapai 4000 pengakses9. 
Aplikasi tersebut bernama Ngaji.ai, di 
mana aplikasi tersebut menyediakan 
materi tentang belajar membaca dan 
pelafalan huruf Hijaiyah yang 
dilengkapi dengan contoh bagaimana 
melafalkan huruf dalam bentuk audio. 
Teknologi artificial intelligence yang 
diterapkan pada aplikasi ini berupa 
penilaian langsung dengan tingkat 
akurasi tinggi terhadap pelafalan huruf 
atas seorang yang ingin menggunakan 
aplikasi ini. 

Penulis akan mengeksplorasi 
aplikasi tersebut dengan teori 
konvergensi media, yang bertujuan 
mengidentifikasi perubahan dalam cara 
media tradisional dan digital 
berkonvergensi dalam pengajaran Al-
Qur'an melalui aplikasi Ngaji.ai. Dalam 
hal ini, setidaknya penulis memetakan 
pertanyaan besarnya yaitu; Bagaimana 
aplikasi Ngaji.ai aplikasi Ngaji.ai 
mengajarkan al-Qur’an dengan basis 
aplikasi artificial intelligence? 
Bagaimana implikasi aplikasi Ngaji.ai 
terhadap kemampuan pengguna dalam 
membaca al-Qur’an?. 
METODE PENELITIAN 

Metode kualitatif digunakan 
dalam penelitian ini guna menelusuri 
lebih dalam terkait topik penelitian yang 
diambil penulis. Pendekatan kualitatif 
dengan analisis deskriptif dipilih karena 
memiliki tujuan untuk menelusuri 
makna dan keunikan obyek agar bisa 
dipahami lebih mendalam. Pendekatan 
ini memungkinkan penjelasan terperinci 
tentang cara aplikasi tersebut 
digunakan, karena pendekatan ini dapat 
digunakan untuk memahami proses atau 

 
9 Adhit, “Pengenalan Aplikasi Ngaji.ai” (Ruang 
Sidang Fakultas Teknik GKB III Lantai 1, 
Universitas Muhammadiyah Malang, 12 
Oktober 2023). 

interaksi sosial dari sebuah obyek 
penelitian.10  

Data primer berasal dari aplikasi 
Ngaji.ai yang menjadi fokus utama 
dalam penelitian. Data sekunder 
mencakup berbagai sumber informasi 
terkait, seperti kitab klasik, buku, artikel 
terkait, dan dokumen media massa 
elektronik yang dijadikan sebagai 
pelengkap dan penguat dari data primer. 
Data dikumpulkan melalui beberapa 
teknik, termasuk untuk menjawab 
rumusan pertama melalui wawancara 
mendalam kepada pelaku atau orang 
yang dipandang tahu terkait data primer. 
Data yang terkumpul akan diolah 
menggunakan teknik kualitatif 
deskriptif yakni data yang telah 
diperoleh dari berbagai sumber akan 
dijelaskan dan kemudian ditelaah secara 
kritis sehingga menghasilkan 
kesimpulan data penelitian. Pengolahan 
data yang bersifat deskriptif digunakan 
pada proses memilih, memilah, dan 
mengorganisasikan data yang terkumpul 
dari sumber yang diperoleh saat 
penelitian. Tujuannya agar memperoleh 
pemahaman mendalam yang kemudian 
dideskripsikan dalam bentuk narasi 
yang singkat dan jelas.11 
DISKRIPSI APLIKASI NGAJI.AI 

Aplikasi Ngaji.ai muncul sebagai 
inovasi canggih dalam pembelajaran Al-
Qur'an, menyediakan modul 
pembelajaran yang dirancang khusus 
untuk peserta didik pemula. 
Pengembangan aplikasi ini dimulai 
pada tahun 2020 dan diluncurkan pada 
bulan November 2022. Ide awal di balik 
pembentukan aplikasi ini adalah 
memberikan dukungan pembelajaran 
Al-Qur'an yang komprehensif, terutama 
bagi peserta didik yang merasa 
tertinggal atau ingin memulai belajar di 
usia dewasa. Selain itu, Keberadaan 

 
10 Abdul Fattah Nasution, Metode Penelitian 
Kualitatif (Bandung: CV. Harva Creative, 
2023), 
http://repository.uinsu.ac.id/19091/1/buku%20
metode%20penelitian%20kualitatif.Abdul%20F
attah.pdf. 
11Nasution. Hal 144-145. 



Judul Penelitian   
Semua nama lengkap penulis 

 

Ngaji.ai juga dikembangkan karena 
keterbatasan belajar mengaji yang 
muncul selama pandemi Covid-19 
beberapa tahun silam.12 Pembatasan 
sosial dan pembatasan akses ke 
pengajar langsung telah menjadi 
kendala yang signifikan dalam belajar 
mengaji tradisional. Oleh karena itu, 
aplikasi ini hadir sebagai solusi untuk 
menjembatani kesenjangan tersebut. 

Motivasi utama untuk 
pembentukan aplikasi Ngaji.ai adalah 
untuk menjadi pelengkap pembelajaran 
Al-Qur'an, khususnya bagi peserta didik 
yang merasa tertinggal dalam 
memahami materi. Beberapa faktor, 
seperti keterlambatan belajar 
dibandingkan dengan teman sebaya, 
mendorong tim pengembang untuk 
menciptakan solusi pembelajaran yang 
dapat diakses dengan mudah melalui 
teknologi.13 Dengan demikian, aplikasi 
ini menciptakan lingkungan 
pembelajaran yang inklusif dan dapat 
diakses, memfasilitasi perjalanan belajar 
Al-Qur'an bagi semua kalangan tanpa 
memandang usia atau latar belakang. 

Adapun terkait fitur yang 
ditawarkan oleh aplikasi ini terdapat 
dua kategori, yaitu fitur utama berkaitan 
dengan proses belajar al-Qur’an dan 
fitur untuk penunjang ibadah bagi umat 
muslim.14 Fitur utama dapat ditemukan 
pada aplikasi, sebagai berikut: (1) 
Materi Pembelajaran15 ; (2) Kemajuan 
Belajar ; (3) Papan Peringkat16 ; (4) 

 
12 Adhit, “Pengenalan Aplikasi Ngaji.AI.” 
13 Aminudin, Wawancara, Malang, 15 
Desember 2023. 
14 “ngaji.ai : Semua Pasti Bisa Ngaji,” diakses 
28 Januari 2024, https://ngaji.ai/. 
15 Dalam kegiatan belajar al-Qur’an tentu tak 
akan lepas dengan beberapa komponen yang 
harus dipenuhi. Di antara komponen yang 
penting yaitu materi pembelajaran. Lihat Hetty 
Mulyani dan Maryono, “IMPLEMENTASI 
METODE QIROATI DALAM 
PEMBELAJARAN AL-QUR’AN,” Jurnal 
Paramurobi 1, no. 2 (2019). 
16 fitur semacam itu memiliki dampak positif 
dalam meningkatkan motivasi belajar siswa. 
Lihat Kamal Duwila, “PENERAPAN 
STRATEGI PEMBELAJARAN BILLBOARD 

Share Pencapaian ; (5) Tadarus. Adapun 
fitur yang menunjang ibadah pengguna 
yaitu jadwal sholat dan arah kiblat yang 
masih dalam tahap perencanaan.17 
Jadwal sholat akan memberikan 
informasi yang akurat dan terkini 
mengenai waktu-waktu sholat sesuai 
dengan lokasi pengguna. Hal ini 
memudahkan pengguna untuk 
melaksanakan ibadah sholat secara tepat 
waktu. Selain itu, fitur arah kiblat akan 
memberikan panduan kepada pengguna 
untuk mengetahui arah yang benar saat 
melaksanakan sholat, terutama bagi 
mereka yang berada di tempat yang 
tidak familiar. Dengan demikian, 
aplikasi ini tidak hanya menjadi alat 
pembelajaran Al-Qur'an tetapi juga 
menjadi kawan spiritual yang 
memudahkan pelaksanaan ibadah 
sehari-hari pengguna.  

 

Gambar 1 : Halaman Bentuk Aplikasi 

 Termasuk keunggulan aplikasi 
yaitu pendekatan pembelajaran yang 

 
RANGKING GUNA MENINGKATKAN 
HASIL BELAJAR PENDIDIKAN AGAMA 
ISLAM MATERI IMAN KEPADA HARI 
AKHIR PADA SISWA KELAS XII SMKN 1 
TANJUNG SELOR KABUPATEN 
BULUNGAN KALIMANTAN UTARA 
2019/2020” 1, no. 1 (29 Juli 2022). 
17 Adhit, “Pengenalan Aplikasi Ngaji.AI.” 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

4 

dimulai dari materi dasar pada aplikasi 
ini, sehingga memungkinkan 
aksesibilitas yang mudah bagi peserta 
didik dengan rentang usia mulai dari 
usia batita hingga dewasa. Dalam 
konteks memberikan pola asuh atau 
metode pembelajaran kepada anak-anak 
pra sekolah, diperlukan suatu 
pendekatan interaktif berupa media 
pembelajaran audio visual dengan 
menggunakan teknologi mobile-
learning (M-learning).18 Hal ini juga 
diterapkan oleh aplikasi Ngaji.ai yang 
mana menggunakan tampilan animasi 
dan interaktif yang cocok untuk 
pembelajaran anak-anak pra sekolah 
bahkan sampai usia dewasa. 
 
PEMANFAATAN ARTIFICIAL 
INTELLIGENCE DALAM 
BELAJAR AL-QUR’AN PADA 
APLIKASI   

Aplikasi Ngaji.ai dikembangkan 
secara kolaboratif antara Universitas 
Muhammadiyah Malang (UMM)19, 
Universitas Lampung Mangkurat 
(ULM)20 dan PT. Novo Indonesia, 
sebuah perusahaan IT asal belanda. 
Selain itu, aplikasi ini juga 
berkolaborasi dengan para expert di 
bidang data collection, materi 
pembelajaran al-Qur’an dan machine 
learning. Dengan demikian, aplikasi ini 
dapat dikatakan mampu mendeteksi 
secara akurat terhadap pelafalan baca 
al-Qur’an khususnya praktik pelafalan 
huruf hijaiyah dan hukum tajwid 

 
18 Esty Purwaningsih, “MENGENAL WARNA, 
ANGKA, HURUF DAN BENTUK PADA 
ANAK USIA DINI MELALUI ANIMASI 
INTERAKTIF” 3, no. 2 (2018). 
19 Humas, “Ngaji.AI, Aplikasi Ngaji yang 
Menarik Hasil Kerjasama Informatika UMM 
dengan Perusahaan IT Belanda,” 4 April 2023, 
https://www.umm.ac.id/id/arsip-koran/suara-
muhammadiyah/ngajiai-aplikasi-ngaji-yang-
menarik-hasil-kerjasama-informatika-umm-
dengan-perusahaan-it-belanda.html. 
20 Rina Ayu Panca, “Cerita Mantan Rektor 
ULM Temukan Ide Belajar Mengaji 
Manfaatkan Teknologi AI,” 1 Februari 2024, 
https://www.tribunnews.com/pendidikan/2024/0
2/01/cerita-mantan-rektor-ulm-temukan-ide-
belajar-mengaji-manfaatkan-teknologi-ai. 

melalui teknologi Automatic Speech 
Recognition. 

Per tanggal update terakhir pada 
23 Januari 2024, aplikasi ini 
menawarkan dua kelas utama: kelas pra 
tahsin dan tahsin, dengan materi 
pembelajaran mencakup konsep dasar 
terkait huruf hijaiyah dan tajwid. Kedua 
kelas ini mencakup total dua belas 
materi, menyediakan bahan 
pembelajaran yang komprehensif untuk 
membantu pengguna dalam memahami 
dan membaca Al-Qur'an. Materi-materi 
ini dirancang untuk memandu pengguna 
mulai dari pengenalan huruf hijaiyah 
hingga penguasaan bacaan mad.  

Adapun secara spesifisik kelas 
pra tahsin mencakup belajar huruf 
hijaiyah, bentuk dan bacaan huruf 
hijaiyah, tanda baca panjang, harokat 
kasroh, harokat dhommah, harokat 
sukun, harokat tanwin, harokat tasydid, 
hamzatul washol, tanda waqof 
(berhenti), dan mad (panjang). Belajar 
huruf hijaiyah (materi 1) mempunyai 
mempelajari 28 huruf hijaiyah dan 
dapat berlatih melafalkan, total 
pelajaran di dalamnya sebanyak 14 
pelajaran. Mempelajari seluruh huruf 
hijaiyah secara berurutan dan terpisah 
dalam dua sampai tiga huruf pada 
pelajaran ke 1-13, kemudian pada 
pelajaran ke 14 mempelajari huruf 
hijaiyah dengan soal rangkaian huruf-
huruf yang sudah dipelajari secara acak. 

Materi tentang bentuk dan bacaan 
huruf hijaiyah mencakup pelajaran 
tentang cara mengenali bentuk lain dari 
huruf hijaiyah, seperti huruf ha dan alif 
/ hamzah. Pelajaran lainnya berkaitan 
dengan huruf yang sering tertukar 
seperti alif dan ‘ain, ha dan ḥa. Juga 
ada cara menyambung tiga huruf yang 
sudah dipelajari sebelumnya pada 
materi ini. Juga ada materi penting 
karena termasuk pembelajaran dasar 
baca al-Qur’an yaitu mad thabi’i, 
qalqalah, dan ghunnah yang tertuang 
antara materi tiga sampai delapan. 
Dengan demikian, maka kelas pra 
tahsin memberikan materi-materi dasar 
dalam ilmu membaca al-Qur’an. Materi 



Judul Penelitian   
Semua nama lengkap penulis 

 

ini merupakan fondasi penting bagi para 
pelajar dalam menguasai keterampilan 
membaca Al-Qur'an dengan baik. 

Tabel 1. Materi Pra tahsin pada aplikasi 
ngaji.ai 

Kelas Materi Tema Jumlah 
Konten 

Pra 
Tahsin 

Materi 
1 

Belajar 
Huruf 

Hijaiyah 

14 
Pelajaran 

Materi 
2 

Belajar 
Bentuk 

dan 
Bacaan 
Huruf 

Hijaiyah 

10 
Pelajaran 

Materi 
3 

Belajar 
Tanda 
Baca 

Panjang 

9 
Pelajaran 

Materi 
4 

Belajar 
Harokat 
Kasroh 

10 
Pelajaran 

Materi 
5 

Belajar 
Harokat 

Dhomma
h 

10 
Pelajaran 

Materi 
6 

Belajar 
Harokat 
Sukun 

10 
Pelajaran 

Materi 
7 

Belajar 
Harokat 
Tanwin 

5 
Pelajaran 

Materi 
8 

Belajar 
Harokat 
Tasydid 

6 
Pelajaran 

Berikutnya ada kelas tahsin sebagi 
tahap lanjutan dari pembelajaran dasar 
al-Qur’an pada kelas pra tahsin. Di 
antara materi yang terdapat pada kelas 
ini yaitu Hamzatul Washol, Tanda 
Waqof (Berhenti), Mad (Panjang), Nun 
Sukun dan Tanwin. Materi 9 (hamzatul 
washal) berisi cara baca hamzah ketika 
di awal kalimat dan di tengah-tengah 
kalimat, tetapi penulis menemukan 
belum ada cara baca tanwin ketika 
bertemu hamzah washal. Selanjutnya, 
cara baca tanda waqaf terletak pada 
materi ke 10, berisi tentang cara 
menghentikan suatu bacaan, baik di 

pertengahan atau akhir ayat. Pada 
materi tersebut juga mencakup belajar 
bacaan mad aridh li as-sukun, mad 
iwadh, cara baca mad thabi’i ketika 
waqaf, ta’ marbutah ketika waqaf, cara 
baca waqaf ketika huruf sebelum akhir 
berharakat sukun, dan cara baca ketika 
huruf terakhir berharakat tasydid. 

Materi 11 mempelajari bacaan 
mad, tetapi 4 pelajaran (termasuk 
latihan akhir) di dalamnya hanya 
mencakup mad wajib muttasil, mad jaiz 
munfasil, dan mad lazim. Materi 12, di 
mana materi ini hasil update terakhir 
mempelajari tentang hukum nun sukun 
dan tanwin. Pelajaran seperti bacaan 
idgham bi ghunnah, idgham bila 
ghunnah, dan iqlab masing-masing 
dijadikan satu segmen pembelajaran. 
Sedangkan pelajaran tentang bacaan 
ikhfa’ terbagi menjadi enam segmen 
pembelajaran. Dengan demikian, kelas 
tahsin ini merupakan tingkat lanjut dari 
kelas pra tahsin yang mempelajari dan 
memahami prinsip tajwid dasar dan 
aturan-aturan dalam membacanya. 
 

Kelas Materi Tema Jumlah 
Konten 

Tahsin 

Materi 
9 

Hamzatul 
Washol 

6 
Pelajaran 

Materi 
10 

Tanda 
Waqof 

(Berhenti) 

7 
Pelajaran 

Materi 
11 

Mad 
(Panjang) 

4 
Pelajaran 

Materi 
12 

Nun 
Sukun 

dan 
Tanwin 

9 
Pelajaran 

Dalam setiap aspek yang meliputi 
kehidupan kita sebagai manusia tentu 
merasakan perkembangan teknologi 
yang sudah dirasakan. Perusahaan 
media misalnya, yang mau tidak mau 
harus mengikuti dan beradaptasi dengan 
perubahan dan perkembangan teknologi 
meskipun awalnya memiliki praktik 
kinerja yang sudah mapan. Pun dengan 
praktik pengajaran al-Qur’an dengan 
berbagai praktik tradisional yang sudah 
mapan, juga beradaptasi dengan 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

6 

munculnya perkembangan media yang 
selaras dengan berkembangangnya 
teknologi. Misalnya ketika “nyaman” 
dengan pembelajaran baca al-Qur’an 
dengan media cetak, hadirnya al-Qur’an 
dalam bentuk digital berimplikasi 
terhadap kenyamanan yang telah 
disebutkan dengan berbagai kelebihan 
dan kekurangannya. Contoh lain, 
pengajaran tradisional yang sudah 
mapan dalam stigma masyarakat, 
dengan hadirnya teknologi yang mampu 
mengajarkan al-Qur’an juga dapat 
mengikis cara pengajaran tradisional 
dan menimbulkan “otoritas baru” dalam 
pembelajaran baca al-Qur’an.21 

Adapun tahapan atau proses 
pembelajaran melalui aplikasi ini dapat 
dikatakan sederhana dan mudah. Di 
dalam aplikasi akan ditemukan fitur 
kelas pada halaman muka dan tersedia 
pilihan materi yang ingin dipelajari, 
ketika pengguna sudah memilih materi 
maka akan disediakan penjelasan 
mengenai materi dalam bentuk tulisan 
dan contoh audio pelafalan. Jika sudah 
mempelajari penjelasan, maka membaca 
soal latihan atau praktek adalah tahapan 
selanjutnya. Praktek akan dimulai jika 
menekan tombol “mulai latihan”, 
pengguna akan diinstruksikan untuk 
mengucapkan bacaan pada soal dan 
harus menekan tombol perekam sebagai 
sistem aplikasi merekam bacaan oleh 
pengguna.  

Ketika bacaan pengguna saat 
latihan sudah terekam dengan sempurna 
maka secara cepat penilaian oleh 
aplikasi muncul, penilaian 
diklasifikasikan menjadi dua, yaitu luar 
biasa sebagai tanda bahwa pelafalan 
benar dan belum tepat jika ada pelafalan 
yang harus diperbaiki karena kurang 
tepat dalam membaca. Pada saat 
penilaian, bacaan yang kurang tepat 
dilafalkan akan terdeteksi warna merah 
pada huruf atau bacaan tersebut. 
Sedangkan bacaan yang tepat ditandai 
dengan warna hijau pada bacaannya. 
Juga ada suara ustadz dan suara 

 
21Majit dan Miski, “Pembelajaran al-Qur’an 
Secara Digital.” 

pengguna yang bisa diputar ulang guna 
membandingkan ketepatan cara 
pelafalan antara keduanya, dan terakhir 
ada opsi untuk mengulangi bacaan dan 
melanjutkan soal selanjutnya. 

Adapun fitur yang digunakan 
untuk mengoreksi bacaan pengguna, 
aplikasi ini menggunakan teknologi 
Automatic Speech Recognition (ASR) 
untuk mengenali ucapan pengguna dan 
mengubahnya menjadi teks. Model 
akustik (acoustic model) kemudian 
menganalisis pola suara pengguna dan 
menentukan apakah pelafalannya benar 
atau tidak. Machine Learning 
digunakan untuk melatih model akustik 
dengan data suara yang besar sehingga 
model tersebut dapat terus belajar dan 
meningkatkan performanya. Artificial 
Intellegence digunakan untuk 
menggabungkan ASR, model akustik, 
dan Machine Learning untuk 
menghasilkan fitur koreksi pelafalan 
yang akurat dan membantu pengguna 
dalam pembelajaran al-Qur’an. 

Dalam meningkatkan kualitas dari 
machine learning, developer 
mengumpulkan 200+ jam data rekaman 
dalam proses pengembangannya dan 
berhasil mengumpulkan 100+ jam data 
yang digunakan setelah proses review 
dan anotasi atau bisa disebut sebagai 
proses data collection. Maka dengan 
terkumpulnya ratusan hingga ribuan 
jam data dapat meningkatkan 
keakuratan fitur koreksi pelafalan 
aplikasi. Adapun proses dalam data 
collection pada aplikasi yakni 
pengumpulan data, review data, anotasi, 
dan final collection.  

Tahap pertama yaitu 
pengumpulan data suara reciter (pelafal 
bacaan) yang nantinya akan menjadi 
dataset untuk melatih program atau 
model dalam menilai akurasi bacaan. 
Setelah itu, tahap review suara untuk 
seleksi dilakukan untuk memilih bacaan 
yang sesuai dengan kriteria tertentu, 
seperti menilai kesesuaian bacaan 
reciter dengan kaidah, kejelasan suara 
dan ketiadaan gangguan. Anotasi 
menjadi tahap berikutnya, di mana 



Judul Penelitian   
Semua nama lengkap penulis 

 

informasi atau label ditambahkan pada 
data suara, termasuk transkripsi teks 
untuk melatih model agar dapat 
memahami pola suara. Selanjutnya 
mengumpulkan bacaan tadi yang sudah 
diproses menjadi dataset machine 
learning atau bisa disebut final 
collection. Dengan demikian, maka 
penting diketahui bahwa semakin 
banyak data suara yang berhasil 
dikumpulkan dan diproses akan 
menambah kualitas fitur koreksi melalui 
artificial intelligence, karena pada 
dasarnya machine learning itu meniru 
kemampuan manusia dengan perlahan 
dilatih. 

Selanjutnya, terkait kategori 
dalam menerima kualitas dataset, 
Ngaji.ai mempunyai kriteria yang harus 
dipenuhi agar machine learning juga 
dapat memilah suara yang masuk dalam 
kriteria kualitas bacaan al-Qur’an. Di 
antara kategori standar kualitas suara 
yang ditetapkan yaitu (1) Pelafalan 
suara jernih, tidak teriak maupun bisik 
bisik atau menahan suara, (2) Boleh ada 
suara lain seperti kicauan burung, 
pesawat terbang, dan suara angin tapi 
tidak mengganggu kualitas dari data 
suara, (3) Pelafalan huruf hijaiyah 
sesuai dengan Makhorijul huruf dan 
cara baca sesuai dengan tajwid, (4) 
Rekaman tidak terburu-buru, secara 
pelan dan teratur (tartil). 

Adapun dalam memilih reviewer 
untuk memilah suara yang memenuhi 
kriteria yang telah disebutkan, Ngaji.ai 
memberi kualifikasi yang harus 
dipenuhi agar seseorang dapat menjadi 
reviewer. Di antara kualifikasi reviewer 
yaitu Pertama, Memiliki kemampuan 
mengaji dan dapat membaca Al-Qur'an 
dengan baik dan benar, karena saat 
memeriksa rekaman suara speaker, 
reviewer harus mampu memberikan 
review yang benar dan tepat; Kedua, 
Memiliki laptop pribadi untuk 
melakukan proses review data; Ketiga 
Mampu 
mengoperasikan Reviewer Tools. Hal 
ini menunjukkan bahwa selain 
memperhatikan pada aspek kemampuan 

reviewer dalam membaca al-Qur’an 
secara baik dan benar, aplikasi ini juga 
memperhatikan kualifikasi reviewer 
dalam aspek kemampuan dalam 
mengoperasikan sistem yang digunakan 
untuk menilai suara pada saat proses 
mereview suara. 

Fenomena pengajaran al-Qur’an 
dengan basis teknologi artificial 
intelligence pun tidak luput dari efek 
berkembangnya teknologi, termasuk 
contohnya adalah aplikasi Ngaji.ai. 
Pengajaran al-Qur’an yang awalnya 
menggunakan basis komunikasi lisan, 
kemudian muncul media cetak sebagai 
pendukung dalam proses pengajaran, 
hingga media dengan basis digital yang 
semuanya merupakan gabungan dari 
beberapa entitas media merupakan 
sebuah evolusi media dalam proses 
pembelajaran al-Qur’an yang salah 
satunya disebabkan oleh 
berkembangnya teknologi. Evolusi 
media pengajaran baca Al-Qur'an ini 
sejalan dengan teori konvergensi media 
oleh Henry Jenkins. Teori ini 
menjelaskan bahwa berbagai media 
lama (seperti bahasa lisan) dan media 
baru (seperti bahasa digital) akan saling 
bersatu dan berkolaborasi dalam satu 
platform. 

Machine learning yang 
digunakan dalam pengajaran al-Qur’an 
pada aplikasi Ngaji.ai merupakan 
keniscayaan yang disebabkan proses 
evolusi media pengajaran baca al-
Qur’an juga berkembang sampai titik 
ini. Berdasarkan asumsi dasar 
konvergensi media, implikasi positif 
dan negatif dari perkembangan media 
dalam pengajaran al-Qur’an sebagai 
berikut: 

(1) Integrasi Media ; Integrasi 
sendiri memiliki makna penggabungan 
beberapa komponen ke dalam satu unit 
fungsional, makna ini dapat ditemukan 
dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia 
(KBBI). Integrasi media menjadi suatu 
paradigma fundamental dalam evolusi 
media, terutama di era konvergensi ini. 
Dalam konteks pembelajaran Al-Qur'an 
dengan memanfaatkan kecerdasan 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

8 

buatan (AI), integrasi media 
mencerminkan upaya menggabungkan 
berbagai elemen media ke dalam satu 
entitas fungsional demi mencapai tujuan 
pembelajaran yang optimal. Pada 
dasarnya, konsep integrasi media 
mengacu pada penggabungan beberapa 
media yang sebelumnya berdiri sendiri 
menjadi satu platform fungsional yang 
diharapkan. Pembelajaran Al-Qur'an di 
era konvergensi dengan basis AI, 
seperti aplikasi Ngaji.ai, 
mengintegrasikan media teks Al-Qur'an, 
teknologi AI, dan platform digital. 
Pendekatan ini menggabungkan 
keotoritasan dan kedalaman pengajaran 
tradisional dengan kemudahan akses era 
konvergensi. Aplikasi Ngaji.ai 
mengadopsi media cetak dan digital, 
menunjukkan adaptasinya terhadap 
perkembangan teknologi. 

(2) Kemudahan Akses ke 
Berbagai Platform ; Era konvergensi 
menawarkan solusi atas hambatan dari 
cara pengajaran tradisional pada aspek 
waktu dan lokasi. Pengajaran tradisional 
yang seringkali mendapat isu bahwa 
guru dalam pembelajaran tradisional 
dengan watu yang terbatas dan lokasi 
yang kadangkala harus bertatap muka 
untuk belajar. Sedangkan dalam era 
konvergensi sekarang, kemudahan 
akses dapat dirasakan oleh guru maupun 
murid di manapun dan kapanpun. 
Misalnya, jika guru mengunggah konten 
pembelajaran di platform YouTube 
pada waktu dan tempat yang fleksibel, 
siswa dapat dengan mudah mengakses 
konten tersebut dan mempelajari materi 
yang diunggah guru. Dengan 
fleksibilitas yang dapat dirasakan 
pengguna ketika menggunakan aplikasi, 
maka asumsi ini dapat direalisasikan 
kepada masyarakat karena kemudahan 
dalam mengakses aplikasi untuk belajar 
al-Qur’an. Sehingga dengan demikian, 
pembelajaran al-Qur’an yang adaptif 
dan responsif dengan ikatan waktu dan 
tempat yang lebih luas dapat menjadi 
pertanda untuk transformasi cara kita 
dalam pendeketan pengajaran al-Qur’an 
di era digital. Hal ini memperkuat 

pengalaman pembelajaran personal dan 
menunjukkan bagaimana teknologi AI 
pada era konvergensi dapat memberikan 
solusi inovatif dalam pembelajaran 
agama. 

(3) Sinergi dan Kolaborasi ; 
Asumsi tentang sinergi dan kolaborasi 
dalam pengintegrasian media tradisional 
dengan media baru muncul dalam 
konteks aplikasi Ngaji.ai. Meskipun 
aplikasi ini menggunakan machine 
learning sebagai alat untuk mengoreksi 
bacaan dan pelafalan pengguna, tetapi 
peran manusia tetap signifikan dalam 
kolaborasi ini. Machine learning, yang 
bertanggung jawab atas koreksi bacaan, 
mengalami tahap pelatihan awal yang 
dipandu oleh bantuan manusia melalui 
proses review.22 Melalui kolaborasi ini, 
akurasi dalam mendeteksi kesalahan 
bacaan semakin ditingkatkan.Dengan 
mengintegrasikan teknologi baru 
dengan peran manusia, aplikasi Ngaji.ai 
menunjukkan sinergi yang positif antara 
media tradisional dan media baru. 
Proses pelatihan awal oleh manusia 
membantu meningkatkan kemampuan 
machine learning dalam mengoreksi 
bacaan pengguna. Sinergi ini 
menciptakan kolaborasi yang efektif 
antara kecanggihan teknologi dan 
keahlian manusia karena perkembangan 
teknologi juga memicu bidang yang lain 
untuk dikembangkan.23 Sehingga, 
aplikasi ini mencerminkan betapa 
pentingnya peran manusia dalam 
mengoptimalkan kinerja teknologi baru, 
dan sekaligus menggambarkan dampak 
positif dari pengintegrasian media 

 
22 Meshal Mohammed Al Anazi dan Osama R. 
Shanin, “A Machine Learning Model for the 
Identification of the Holy Quran Reciter 
Utilizing K-Nearest Neighbor and Artificial 
Neural Networks,” Information Sciences Letters 
11, no. 4 (1 Juli 2022): 1093–1102, 
https://doi.org/10.18576/isl/110410. Hal 1095. 
23 Jokhanan Kristiyono dkk., “Peningkatan 
Literasi Media Konvergensi Melalui Kegiatan 
Pengabdian Masyarakat di Yayasan Sosial 
Diyaul Hag Surabaya,” JPPM (Jurnal 
Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat) 7, 
no. 2 (25 September 2023): 345, 
https://doi.org/10.30595/jppm.v7i2.11172. Hal 
346 



Judul Penelitian   
Semua nama lengkap penulis 

 

tradisional dan media baru dalam 
konteks pembelajaran Al-Qur'an. 

Dengan demikian, dapat 
disimpulkan bahwa Teknologi canggih 
dan data berkualitas yang digunakan 
dalam aplikasi Ngaji.ai memungkinkan 
pengguna untuk belajar mengaji dengan 
mudah dan efektif. Fitur koreksi 
pelafalan yang akurat membantu 
pengguna untuk memperbaiki pelafalan 
mereka dan meningkatkan kemampuan 
membaca al-Qur'an mereka 

 
IMPLIKASI APLIKASI 
TERHADAP KEMAMPUAN 
PENGGUNA DALAM MEMBACA 
AL-QUR’AN 

Pada era kemajuan teknologi 
yang terus berkembang pesat ini, 
teknologi terus memainkan peran 
penting dalam membentuk cara kita 
berinteraksi dengan informasi dan 
pembelajaran.24 Beberapa media yang 
menggabungkan teknologi kecerdasan 
buatan dengan pembelajaran Al-Quran.  
Dalam sub bab ini, kita akan 
menjelajahi implikasi dari aplikasi 
Ngaji.ai terhadap kemampuan baca 
pengguna, mengaitkannya hasil analisis 
kusioner yang telah disebarkan.  

Berdasarkan kuesioner yang 
disebar oleh peneliti terdapat 14 
responden yang bersedia mengisi 
angket. Kuesioner berisi 12 pernyataan 
yang dijawab menggunakan skala likert 
yang menyatakan setuju atau tidak 
setuju dengan penyataan yang diberikan 
peneliti. Kuesioner berisi beberapa 
pernyataan yang menggambarkan 
kepuasan pengguna aplikasi Ngaji.ai 
dalam meningkatkan kemampuan 
membaca Al-Qur’an. 

Hasilnya, rata-rata pengguna 
merasa puas dan terbantu dengan fitur-
fitur yang ada pada aplikasi Ngaji.ai. 
Salah satu fitur yang paling disukai 
adalah fitur penilaian pasca latihan. 
Seluruh responden sangat setuju dengan 

 
24 Jokhanan Krisiyono, KONVEGENSI MEDIA 
Tranformasi Media Komunikasi di Era Digital 
pada Masyarakat Berjejaring., Pertama 
(Jakarta: KENCANA, 2022). Hal. 100. 

pernyataan Saya merasa senang saat 
latihan saya berhasil dan mendapat nilai 
memuaskan. Selain itu, fitur ini juga 
memberi motivasi bagi pengguna untuk 
menjawab pertanyaan dengan benar 
agar mendapat skor yang memuaskan, 
dengan perolehan 12 responden 
menyatakan sangat setuju dan 2 yang 
lainnya menyatakan setuju.  

Sedangkan sebanyak 11 
responden sangat setuju bahwa belajar 
menggunakan aplikasi Ngaji.ai sangat 
mudah digunakan, dan 3 yang lain juga 
setuju dengan pernyataan ini. Hasil 
tersebut dapat membuktikan bahwa 
aplikasi ini dengan keunggulan yang 
sudah dijelaskan di awal yaitu 
kemudahan dalam mengaksesnya di 
manapun dan kapanpun, juga memiliki 
keunggulan kemudahan dalam 
penggunaan aplikasi untuk 
pembelajaran al-Qur’an. Sehingga 
secara tidak langsung, aplikasi ini 
memberi implikasi baik pada aspek 
kemampuan baca pengguna karena 
semakin mudahnya aplikasi digunakan 
maka semakin banyak pula peluang 
untuk pengguna dalam menaikkan 
kuantitas waktu dalam belajar al-
Qur’an. 

Sedangkan dalam konteks 
pelafalan huruf hijaiyah dengan benar 
(sesuai makharijul huruf) sebanyak 7 
responden sangat setuju bahwa aplikasi 
Ngaji.ai dapat membantu pelafalan 
huruf hijaiyah sesuai dengan kaidah 
makharijul huruf. Terdapat empat 
responden lain yang menyatakan setuju, 
dan tiga responden sisanya menyatakan 
netral atas pernyataan ini.  

Untuk pemanfaatan tanda baca  
membantu untuk mempraktikkan tanda 
baca wakaf (berhenti) dalam membaca 
Al-Qur'an dengan benar sebanyak 9 
responden sangat setuju bahwa aplikasi 
Ngaji.ai dapat membantu 
mempraktikkan bacaan Al-Qur’an 
sesuai kaidah wakaf atau tanda baca 
berhenti. Terdapat tiga responden lain 
yang menyatakan setuju, dan dua 
responden sisanya menyatakan netral 
atas pernyataan ini. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

10 

Dengan demikian, aspek 
kemampuan baca yang terdiri dari tiga 
pondasi awal agar seseorang dapat 
membaca al-Qur’an dengan baik dan 
benar yaitu kemampuan baca sesuai 
dengan harakat bacaan, kemampuan 
baca panjang pendek, dan pengucapan 
makharijil huruf yang sesuai dapat 
dipelajari melalui aplikasi ini. Dapat 
dikatakan demikian karena berdasarkan 
pada hasil kusioner di atas dengan 
pernyataan terkait makharijil huruf, 
panjang pendek, pelafalan harakat, rata-
rata responden menunjukkan respon 
positif. Sehingga dalam aspek 
kemampuan baca al-Qur’an, dapat 
dikatakan pengguna mendapat implikasi 
positif dari pembelajaran al-Qur’an 
melalui aplikasi Ngaji.ai. Hal ini sesuai 
dengan tujuan mempelajari tajwid 
bahwa setiap huruf diberikan haknya 
dari segi makhraj, sifat, dan 
harakatnya.25 

Dalam konteks intensitas 
sebanyak 50% dari responden 
menggunakan aplikasi Ngaji.ai satu kali 
dalam seminggu. Terdapat 29% 
responden yang menyatakan jarang 
menggunakan aplikasi Ngaji.ai. 
Berikutnya sebanyak 14% dari 
responden merupakan pengguna aktif 
yang setiap hari mengakses aplikasi 
Ngaji.ai. Hanya satu dari 14 (7%) 
responden yang menggunakan Aplikasi 
Ngaji.ai satu bulan sekali. 

Dari kuesioner yang telah 
dikumpulkan, terdapat tiga responden 
yang telah mencapai materi 
pembelajaran paling akhir pada saat 
kusioner disebar dan belum ada update 
materi dari aplikasi, yakni materi 11. 
Materi ini merupakan rumpun kelas 
tahsin yang mempelajari tentang mad 
dalam hukum tajwid. Ketiga responden 
merupakan user aktif yang 
menggunakan aplikasi Ngaji.ai sejak 
tahun 2023. Beberapa responden 
memberikan review menarik pada fitur-
fitur yang ada di aplikasi Ngaji.ai. Di 

 
25Nasrulloh Nasrulloh, TAHSIN DAN TAJWID 
AL-QUR’AN Standard Riwayat Imam Hafsh Al-
Kufy (Surabaya: CV. Pena Ameen, 2010). 

antara yang paling banyak mendapat 
perhatian adalah fitur koreksi pelafalan. 
Menurut mereka, fitur ini sangat 
memudahkan pembelajaran karena ada 
fitur yang mengoreksi kesalahan bacaan 
Al-Qur’an secara langsung.  

Selain itu, tampilan aplikasi 
yang menarik dan materi yang lengkap 
membuat pengguna semakin menyukai 
aplikasi ini. Meski demikian, terdapat 
beberapa fitur yang menurut responden 
harus ditingkatkan, yakni fitur koreksi 
suara agar lebih tepat memberi 
penilaian. Selain itu, beberapa 
responden yang lain memberi saran 
untuk memudahkan proses login 
aplikasi dan menambah fitur-fitur 
menarik seperti fitur untuk mendeteksi 
ragam dialek bacaan al-Qur'an 
masyarakat Indonesia. 

Ditemukan bahwa penggunaan 
aplikasi bernama Ngaji.ai memiliki 
implikasi siginifikan dalam dunia 
pengajaran al-Qur’an. Implikasi tersebut 
mencakup perkembangan dalam metode 
pengajaran Al-Qur'an dan hasil 
kemampuan membaca kepada 
penggunanya. Implikasi signifikan dari 
penggunaan aplikasi Ngaji.ai dalam 
pengajaran Al-Qur'an merefleksikan 
pergeseran paradigma dalam metode 
pembelajaran tradisional ke arah yang 
lebih inovatif dan berbasis teknologi, 
menanggapi tantangan baru dengan 
solusi yang inovatif dan tidak terbatas 
pada metode klasik.26 Aplikasi ini 
menggabungkan prinsip-prinsip 
pedagogis dengan kemajuan teknologi 
artificial intelligence (AI), menawarkan 
pendekatan yang lebih personalisasi, 
interaktif, dan fleksibel dalam 
mempelajari Al-Qur'an. 

Ngaji.ai mengangkat 
pembelajaran yang dapat disesuaikan 
dengan kebutuhan individual setiap 
pengguna, memungkinkan mereka 
untuk belajar pada kecepatan mereka 

 
26 Nasrulloh Nasrulloh, “Rekonstruksi definisi 
Sunnah sebagai pijakan kontekstualitas 
pemahaman Hadits,” ULUL ALBAB Jurnal 
Studi Islam 14, no. 3 (29 Juli 2014), 
https://doi.org/10.18860/ua.v14i3.2659. Hal. 16. 



Judul Penelitian   
Semua nama lengkap penulis 

 

sendiri, mengulang pelajaran yang sulit, 
dan menerima umpan balik langsung. 
Ini berbeda secara signifikan dari 
metode tradisional yang membutuhkan 
waktu ekstra dari pengajar untuk 
menghadapi perbedaan kemampuan 
antar individu. Dengan artificial 
intelligence, aplikasi dapat 
mengidentifikasi kesalahan bacaan dan 
memberikan koreksi serta saran yang 
konstruktif, sehingga membuat proses 
pembelajaran menjadi lebih efektif dan 
efisien. 

Penggunaan Ngaji.ai dapat 
meningkatkan kemampuan membaca 
Al-Qur'an penggunanya secara 
signifikan. Hal ini tidak hanya terbatas 
pada kecepatan membaca, tetapi juga 
pada peningkatan pemahaman terhadap 
pondasi awal dalam belajar al-Qur’an. 
Hal ini dibuktikan dengan respon positif 
dari pengguna bahwa mereka terbantu 
dengan aplikasi dalam meningkatkan 
kemampuan baca sesuai dengan harakat 
bacaan, kemampuan baca panjang 
pendek, dan pengucapan makharijil 
huruf yang tepat. Dengan adanya 
teknologi artificial intelligence yang 
dapat memberikan evaluasi dan 
feedback secara real-time, pengguna 
dapat langsung memperbaiki kesalahan 
dan memperdalam pemahaman mereka 
tentang cara membaca Al-Qur'an yang 
benar. Ini menandai peningkatan yang 
substansial dalam kemampuan 
membaca Al-Qur'an, yang merupakan 
tujuan utama dari pembelajaran Al-
Qur'an. 
 

KESIMPULAN 
Dari uraian pembahasan yang 

sudah dipaparkan, maka penulis 
mendapati kesimpulan sekaligus 
jawaban dari pertanyaan besar yang 
menjadi tujuan penelitian ini. Penelitian 
ini menguraikan fenomena yang sedang 
berkembang dalam dunia pengajaran al-
Qur’an, di mana sesuai dengan rumusan 
masalah yang telah diangkat penulis, 

ditemukan benang merah atau 
kesimpulan sebagai berikut: 

Aplikasi Ngaji.ai merupakan 
aplikasi pengajaran al-Qur’an yang saat 
ini fokus pada materi dasar 
pembelajaran al-Qur’an yang didukung 
fitur koreksi bacaan pengguna 
menggunakan teknologi artificial 
intelligence. Aplikasi Ngaji.ai 
mengajarkan Al-Qur'an dengan 
memanfaatkan teknologi Artificial 
Intelligence (AI) melalui beberapa cara 
inovatif yang dirancang untuk 
meningkatkan pengalaman belajar 
penggunanya. Fitur-fitur yang 
diterapkan aplikasi bertujuan untuk 
memudahkan proses pembelajaran Al-
Qur'an, membuatnya lebih interaktif, 
personal, dan menyesuaikan dengan 
kebutuhan belajar individu. Dengan 
demikian, aplikasi ini tidak hanya 
memfasilitasi pembelajaran Al-Qur'an 
tetapi juga berupaya meningkatkan 
kemampuan membaca Al-Qur'an 
penggunanya melalui pendekatan yang 
didukung oleh teknologi terkini. 

Aplikasi Ngaji.ai, dengan 
memanfaatkan kemajuan teknologi 
artificial intelligence (AI), memberikan 
kontribusi positif terhadap peningkatan 
kemampuan membaca Al-Qur'an 
penggunanya melalui berbagai cara 
inovatif. Dengan adanya teknologi 
artificial intelligence yang dapat 
memberikan evaluasi dan feedback 
secara real-time, pengguna dapat 
langsung memperbaiki kesalahan dan 
memperdalam pemahaman mereka 
tentang cara membaca Al-Qur'an yang 
benar. Selain itu, pembelajaran yang 
dapat disesuaikan dengan kebutuhan 
individual setiap pengguna, 
memungkinkan mereka untuk belajar 
pada kecepatan mereka sendiri, 
mengulang pelajaran yang sulit, dan 
menerima umpan balik langsung, 
terlebih aplikasi ini juga menawarkan 
aksesibilitas dan fleksibilitas yang 
memudahkan pembelajaran Al-Qur'an 
kapan saja dan di mana saja. 





 
 
 
 
 
 
 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdussalam, Aam, Mohammad Rindu 

Fajar Islamy, dan Muhamad 
Parhan. “Al-Quran Digital Vs 
Al-Quran Cetak: Menjelajahi 
Perspektif Mahasiswa Terhadap 
Pemanfaatannya Dalam Dimensi 
Globalisasi.” Nun 7, no. 1 
(2021). 

Abimanto, Dhanan, dan Iwan 
Mahendro. “Efektivitas 
Penggunaan Teknologi AI 
Dalam Pembelajaran Bahasa 
Inggris.” Sinar Dunia: Jurnal 
Riset Sosial Humaniora dan 
Ilmu Pendidikan 2, no. 2 (2023). 

Adhit. “Pengenalan Aplikasi Ngaji.AI.” 
Ruang Sidang Fakultas Teknik 
GKB III Lantai 1, Universitas 
Muhammadiyah Malang, 10 
Desember 2023. 

Al Anazi, Meshal Mohammed, dan 
Osama R. Shanin. “A Machine 
Learning Model for the 
Identification of the Holy Quran 
Reciter Utilizing K-Nearest 
Neighbor and Artificial Neural 
Networks.” Information 
Sciences Letters 11, no. 4 (1 Juli 
2022): 1093–1102. 
https://doi.org/10.18576/isl/1104
10. 

Alia, Cut Syarifa, Sekar Nawang 
Sukma, dan Rizza Indah Mega 
Mandasari. “FUNRECITE: 
APLIKASI BELAJAR 
MENGAJI AL-QUR’AN 
UNTUK ANAK BERBASIS 
AUGMENTED REALITY” 7, 
no. 5 (2021). 

Aminudin. Wawancara. Malang, 15 
Desember 2023. 

Duwila, Kamal. “PENERAPAN 
STRATEGI PEMBELAJARAN 
BILLBOARD RANGKING 
GUNA MENINGKATKAN 
HASIL BELAJAR 
PENDIDIKAN AGAMA 
ISLAM MATERI IMAN 
KEPADA HARI AKHIR PADA 
SISWA KELAS XII SMKN 1 
TANJUNG SELOR 
KABUPATEN BULUNGAN 
KALIMANTAN UTARA 
2019/2020” 1, no. 1 (29 Juli 
2022). 

Fadli, Iman Nurul, dan Usep Mohamad 
Ishaq. “Aplikasi Pengenalan 
Huruf dan Makharijul Huruf 
Hijaiyah Dengan Augmented 
Reality Berbasis Android.” 
Komputika : Jurnal Sistem 
Komputer 8, no. 2 (31 Oktober 
2019): 73–79. 
https://doi.org/10.34010/komput
ika.v8i2.2186. 

Hidayat, Syarif. “Al-Qur’an Digital 
(Ragam, Permasalahan dan 
Masa Depan).” Mukaddimah: 
Jurnal Studi Islam 1, no. 1 
(2016). 
https://doi.org/10.14421/mjsi.11.
1333. 

Humas. “Ngaji.AI, Aplikasi Ngaji yang 
Menarik Hasil Kerjasama 
Informatika UMM dengan 
Perusahaan IT Belanda,” 4 April 
2023. 
https://www.umm.ac.id/id/arsip-
koran/suara-



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

muhammadiyah/ngajiai-
aplikasi-ngaji-yang-menarik-
hasil-kerjasama-informatika-
umm-dengan-perusahaan-it-
belanda.html. 

Krisiyono, Jokhanan. KONVEGENSI 
MEDIA Tranformasi Media 
Komunikasi di Era Digital pada 
Masyarakat Berjejaring. 
Pertama. Jakarta: KENCANA, 
2022. 

Kristiyono, Jokhanan, Shefitya 
Pramiswari, Farhan Dwy 
Tunggal, M Irfan Nurdiansyah, 
Moch Irfan, dan M Faisal Dhani. 
“Peningkatan Literasi Media 
Konvergensi Melalui Kegiatan 
Pengabdian Masyarakat di 
Yayasan Sosial Diyaul Hag 
Surabaya.” JPPM (Jurnal 
Pengabdian dan Pemberdayaan 
Masyarakat) 7, no. 2 (25 
September 2023): 345. 
https://doi.org/10.30595/jppm.v
7i2.11172. 

Majit, Abdul, dan Miski Miski. 
“Pembelajaran al-Qur’an Secara 
Digital: Pergeseran Sistem Isnad 
dan Peneguhan Otoritas Baru.” 
Jurnal SMART (Studi 
Masyarakat, Religi, dan Tradisi) 
9, no. 1 (30 Juni 2023): 133–46. 
https://doi.org/10.18784/smart.v
9i1.1795. 

Mulyani, Hetty, dan Maryono. 
“IMPLEMENTASI METODE 
QIROATI DALAM 
PEMBELAJARAN AL-
QUR’AN.” Jurnal Paramurobi 
1, no. 2 (2019). 

Nasrulloh, Nasrulloh. “Rekonstruksi 
definisi Sunnah sebagai pijakan 
kontekstualitas pemahaman 
Hadits.” ULUL ALBAB Jurnal 
Studi Islam 14, no. 3 (29 Juli 
2014). 

https://doi.org/10.18860/ua.v14i
3.2659. 

———. TAHSIN DAN TAJWID AL-
QUR’AN Standard Riwayat 
Imam Hafsh Al-Kufy. Surabaya: 
CV. Pena Ameen, 2010. 

Nasution, Abdul Fattah. Metode 
Penelitian Kualitatif. Bandung: 
CV. Harva Creative, 2023. 
http://repository.uinsu.ac.id/190
91/1/buku%20metode%20peneli
tian%20kualitatif.Abdul%20Fatt
ah.pdf. 

“ngaji.ai : Semua Pasti Bisa Ngaji.” 
Diakses 28 Januari 2024. 
https://ngaji.ai/. 

Panca, Rina Ayu. “Cerita Mantan 
Rektor ULM Temukan Ide 
Belajar Mengaji Manfaatkan 
Teknologi AI,” 1 Februari 2024. 
https://www.tribunnews.com/pe
ndidikan/2024/02/01/cerita-
mantan-rektor-ulm-temukan-
ide-belajar-mengaji-manfaatkan-
teknologi-ai. 

Purwaningsih, Esty. “MENGENAL 
WARNA, ANGKA, HURUF 
DAN BENTUK PADA ANAK 
USIA DINI MELALUI 
ANIMASI INTERAKTIF” 3, 
no. 2 (2018). 

Suciati, Suciati, Abdurrahman Faridi, 
Januarius Mujiyanto, dan Yudhi 
Arifani. “Artificial Intelligence 
Application dalam Pembelajaran 
Speaking: Persepsi dan Solusi,” 
t.t. 

Wafi, M. Baihaqi Fadhlil, Nuzula 
Ilhami, dan Taufiqurohman 
Taufiqurohman. “Transformasi 
Perilaku Beragama Masyarakat 
Muslim Kontemporer: 
Fenomena Al-Qur’an Di Era 
Digital.” IN RIGHT: Jurnal 
Agama dan Hak Azazi Manusia 
11, no. 1 (28 Januari 2022): 39. 



Judul Penelitian   
Semua nama lengkap penulis 

 

https://doi.org/10.14421/inright.
v11i1.2503. 

Wijaya, Anugrah Bagus, dan Ridana 
Dimas Tunggal Prakoso. 
“Keefektifan Aplikasi Buku 
Digital Cara Cepat Belajar 
Membaca Al-Quran.” 
CITISEEE, 2017. 

Yani, Ahmad, Hepni Putra, Andika 
Andika, Muria Khusnun Nisa, 
dan Eka Mulyo Yunus. “Studi 
Perbandingan Fitur-Fitur 
Aplikasi Al-Quran Digital Karya 
Greentech Apps Foundation dan 
Aplikasi Al-Quran Muslim 
Media untuk Mengetahui 
Perbedaan Kedua Fitur 
aplikasi.” Jurnal Riset Agama 1, 
no. 3 (15 Desember 2021): 132–
56. 
https://doi.org/10.15575/jra.v1i3
.15089. 

 
 



 
 
 
 
 
 
 
 

 

KONSEP TAUBAT DALAM AL QUR’AN: Studi Komparasi Atas 
Tafsir Al-Asas Fi al-Tafsir dan Tafsir al-Azhar 

   1, 2*, Penulis 3 (11 pt, spasi 1, bold)   
 

Informasi Artikel  Abstract 
Diajukan 
Diterima 

Diterbitkan 

: 12-12-2024 
: 12-24-2024 
: 01-01-2025 

 The concept of repentance in the Qur'an from the perspective of 
Tafsir al-Asās fī al-Tafsīr and Tafsir al-Azhar, which is based on the 
many phenomena of repentance that only come verbally without 
being realized in life and differences in understanding the meaning 
of repentance, especially regarding the standard of repentance. 
accepted by Allah SWT. The aim of this research is to find out the 
method of interpreting the books Tafsir al-Asās fī al-Tafsīr and 
Tafsir al-Azhar and to explain the interpretation of several verses 
about repentance so that similarities and differences can be found 
between the two tafsir books. This research uses a qualitative 
approach with the type of research Library Research. Using 
comparative theoretical analysis. The results of this research are; 
First, the method used in the books Al-Asās Fī al-Tafsīr and Tafsir 
al-Azhar is the tahlili method, arranged according to the order of the 
letters in the mushaf. Second, the concept of repentance from the two 
tafsir books is returning to the truth, being honest, true, clean and 
sincere from the heart. Behavior that provides a good influence or 
example to the people around him. Repentance is a commitment to 
always obey, regret in the heart, ask for forgiveness verbally and stop 
in action, take responsibility for mistakes that have been made, 
improve oneself and increase ṣadaqah, confession to God sincerely 
from the heart and self-awareness that what is done is a mistakes, 
repentance is a choice. There were also similarities and differences 
between the two mufassir in interpreting the word repentance in 
several verses. 
Keywords: Repentance; Al-Qur'an; Comparative Studies. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Copyright C 2025 MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Bisnis Hadis. All rights reserved 

Editorial Office :  
MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Hadis  
Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng Jombang   



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

Abstrak 
 
Konsep taubat dalam al-Qur'ān perspektif Tafsir al-Asās fī al-Tafsīr dan Tafsir al-
Azhar, yang dilatar belakangi oleh banyaknya fenomena taubat yang hanya sampai 
pada lisan tanpa direalisasikan dalam kehidupan dan perbedaan pemahaman makna 
taubat, utamanya mengenai standar taubat yang diterima oleh Allah Swt. Tujuan 
penelitian ini untuk mengetahui metode penafsiran kitab Tafsir al-Asās fī al-Tafsīr dan 
Tafsir al-Azhar dan memaparkan penafsiran beberapa ayat tentang taubat sehingga 
ditemukan persamaan dan perbedaan diantara kedua kitab tafsir tersebut. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian Library Research. 
Menggunakan analisis teori komparatif. Hasil dari penelitian ini yaitu; Pertama, 
metode yang digunakan dalam kitab Al-Asās Fī al-Tafsīr dan Tafsir al-Azhar adalah 
motode tahlili, disusun sesuai dengan urutan surat-surat dalam mushaf. Kedua, konsep 
taubat dari kedua kitab tafsir adalah kembali kepada kebenaran, jujur, benar, bersih dan 
tulus dari hati. Perilaku yang memberi pengaruh atau contoh yang baik pada orang 
disekitarnya. Taubat adalah adanya komitmen untuk selalu taat, menyesal dalam hati, 
meminta ampunan dalam lisan dan berhenti dalam perbuatan, bertanggung jawab atas 
kesalahan yang telah dilakukan, memperbaiki diri dan memperbanyak ṣadaqah, 
pengakuan kepada Tuhan dengan tulus dari hati dan kesadaran diri bahwa yang 
dilakukan adalah sebuah kesalahan, taubat adalah sebuah pilihan. Ditemukan juga 
persamaan dan perbedaan kedua mufassir dalam menafsirkan kata taubat pada beberapa 
ayat. 

Kata Kunci: Taubat; Al- Qur'ān; Studi Komparatif. 

PENDAHULUAN 

Banyak ditemukan bermacam 
fenomena sosial di lingkungan 
masyarakat, seperti yang terjadi 
dikalangan kaum perempuan. Mereka 
yang hijrah (berhijab) dan dengan 
mudah kembali membukanya karena 
permasalahan tertentu. Dengan kasus 
yang sama, seperti yang tertera pada 
surat kabar Liputan6. Com pada 12 Juli 
2023 oleh Yuni Lisnawati tentang kasus 
beberapa publik figur yang melepas 
hijab usai cerai.1 Kemudian dalam 
kasus penyalah gunaan narkoba yang 
sering terjadi berulang-ulang kali 
dengan oknum yang sama. Seperti yang 
tertera dalam berita Tribunnews.com 
pada September 2021 oleh Khoirul 
Muzakki tentang tertagkapnya kembali 
oknum-oknum yang mengkonsumsi 

 
1 Yulia Lisnawati, Liputan6.com, 12 Juli 2023, 
diakses 10 November 2023. 
https://www.liputan6.com/citizen6/read/534250
2/4-artis-yang-lepas-hijab-usai-cerai-bahkan-
ada-yang-pindah-agama 

narkoba2, juga tidak sedikit dari publik 
figur di indonesia yang terjerat dalam 
kasus tersebut, seperti yang tertera 
dalam Kompas.com pada april 2021 
tentang 10 artis yang berulang kali 
terjerat dalam kasus narkoba. Melihat 
fenomena itu, menunjukkan bahwa 
mereka masih belum berkomitmen 
dengan taubatnya dan kembali lagi 
kepada perbuatan dosa. 

Taubat merupakan konsep 
sentral dalam agama islam. Konsep 
taubat tidak hanya berfokus pada 
pengampunan dosa, tetapi juga 
melibatkan transformasi spiritual 
individu. Dalam pelaksanaan taubat, 
manusia harusnya mengetahui konsep 
taubat itu sendiri secara komprehensif, 
karena dalam realita kehidupan 
manusia, banyak terjadi pelaksanaan 

 
2 Khoirul Muzakki, Tribunnews.com, September 
2021, diakses 10 November 2023, 
https://jateng.tribunnews.com/2021/09/22/tobat-
lombok-pengguna-narkoba-ini-kembali-ditahan-
dan-menyesal  



 

 

taubat secara tidak optimal.3 Banyak 
juga dari masyarakat yang memahami 
taubat hanya sebagai ajaran yang 
dilakukan ketika sedang dalam keadaan 
terpuruk sedangkan dalam keadaan lain 
mereka meninggalkan ajaran taubat dan 
kembali pada perbuatan dosa.4 

Sejak zaman Rasulullāh  Saw, 
telah ada upaya menafsirkan al-Qur'ān 
untuk mencari dan menemukan makna 
yang terkandung di dalamnya. Untuk 
mencapai hasil penafsiran yang baik 
dan benar, seorang Mufassir harus 
memenuhi syarat-syarat sebagai 
mufassir dan juga harus mengikuti 
metode penafsiran yang baik dan 
benar.5 Ada banyak pemahaman 
mengenai makna taubat dikalangan 
umat islam. Setiap manusia berpotensi 
memiliki sudut pandang yang berbeda, 
terutama berkaitan dengan standar 
taubat  yang diterima oleh Allah Swt. 
Perbedaan pemahaman ini tidak hanya 
disebabkan oleh perbedaan tingkat 
pemahaman mereka tentang agama, 
tetapi bagaimana latar belakang 
kehidupan setiap orang yang dominan 
juga dapat mempengaruhi perspektif 
mereka tentang dosa yang mereka 
lakukan. 

Penelitian mengenai kata taubat 
ini bukan yang pertama kali ditulis, 
terdapat beberapa penelitian yang 
berhubungan tentang pembahasan kata 
taubat, dintaranya; Pertama, Jurnal 
dengan judul “Konsep Taubat Menurut 
Imam Al-Ghazali Dalam Kitab 
Minhajul Abidin”, yang ditulis oleh Ali 
Ridho pada tahun 2019. Perbedaannya 
adalah jurnal ini mengkaji tentang 
konsep taubat yang ada dalam kitab 
Minhajul Abidin karya Imam Al-
Ghazali, sedangkan artikel ini 

 
3 Muhammad Huda, Hadis Tentang Taubat 
Dari Suatu Dosa tetapi Masih Melakukan Dosa 
Yang Lain (UIN Sunan Kalijaga), 4. 
4 . Enovia Lendra, Hakikat Taubat dan 
Implementasinya menurut Al-Qusyairi, (Jurnal 
Al-Aqidah:, Volume 14, Edisi 1, Juni 2022), 76. 
5 Syahrin Pasaribu, Metode Muqoron dalam Al-
Qur’an, Wahana Inovasi , Volume 9 No.1 Jan-
Juni 2020 Issn : 2089-8592. 1. 

membahas konsep taubat dalam  al-
Qur'ān menurut dua penafsiran. Kedua, 
Artikel Jurnal berjudul “Konsep Taubat 
Dalam Al-Qur’an” Oleh Miftahus Surur 
pada tahun 2018 Jurnal Kaca Jurusan 
Ushuluddin STAI Al Fithrah.6 Jurnal ini 
mengkaji konsep taubat menggunakan 
metode induktif, yaitu 
mengamati semua ayat-ayat tentang 
taubat dari berbagai macam literatur 
tafsir untuk mendapatkan kesimpulan 
umum yang komprehensif. Sedangkan 
penulis menggunakan metode 
komparatif dan fokus hanya pada dua 
pendapat mufasir. Ketiga, Penelitian 
lain yang ditemukan dan mengandung 
substansi metode komparatif adalah 
tesis yang ditulis oleh irwan 
muhibbudin, mahasiswa jurusan tafsir 
hadits UAI dengan judul “Tafsir Ayat-
Ayat Sufistik (Studi Komparatif Tafsir 
Al-Qusyairi Dan Al-Jaylani)”.7 Thesis 
ini membahas tentang bebrapa maqamat 
tasawwuf diantaranya taubat, zuhud, 
tawakkal, ridha, wara, dan sabar. 
Sedangakn penulis hanya fokus pada 
satu tema yaitu taubat. Dari beberapa 
penelitian yang telah disebutkan, belum 
ada penelitian yang membahas tentang 
perbandingan konsep taubat dalam kitab 
tafsir Al-Asās fī al-Tafsīr dan Tafsir Al-
Azhar, oleh karena itu penulis tertarik 
untuk membahas mengenai kajian 
tersebut. 

METODE PENELITIAN 
Jenis penelitian yang digunakan 

adalah penelitian normatif atau study 
kepustakaan (library research), sasaran 
penelitian ini adalah literatur-literatur 
yang mempunyai relevansi dengan 
objek penelitian. Menggunakan 
pendekatan kualitatif (Qualitative 
research). Sumber data primer artikel 
ini adalah kitab Tafsir al-Asās fī al-
Tafsīr dan Tafsir al-Azhar. Sedangkan 
sumber data sekunder didapatkan dari 
buku-buku, jurnal-jurnal, skripsi, tesis 

 
6 Surur, “Konsep Taubat Dalam Al Qur’an.” 
7 Muhibbudin.I, Tafsir Ayat-Ayat Sufistik (Studi 
Komparatif Tafsir Al-Qusyairi Dan Al-Jaylani), 
Tesis Universitas Al-Azhar Indonesia 2018.  



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

dan literatur lainnya yang ada kaitannya 
dan mendukung artikel ini. Dalam 
metode pengolahan data, artikel ini 
menggunakan lima yaitu pemeriksaan 
data (editing), klasifikasi data 
(classifying), verifikasi data (verifying), 
tahap analisis (analysing) dan terakhir 
yaitu pembuatan kesimpulan 
(concluding)8. Pada tahap analisis 
merujuk kepada kitab tafsir yaitu kitab 
Tafsir al-Asās fī al-Tafsīr dan Tafsir al-
Azhar dengan menggunakan kajian teori 
komparatif agar ditemukan persamaan 
dan perbandingan makna taubat pada 
dua kitab tafsir tersebut 
Definisi Taubat 

Kata Taubat secara etimologis 
adalah berasal dari bentuk maṣdar dari 
fi’il tsulātsi mujarrād yaitu kata -بات 

 yang berarti kembali dan  ةبوت-بوتی
menyerah. Hal ini sebagaimana dalam 
ungkapan, “seseorang telah bertaubat” 
yang artinya seseorang itu telah kembali 
dari berbuat dosa. Dalam keadaan yang 
demikian ia menjadi orang yang 
bertaubat. Dalam Kamus Besar Bahasa 
Indonesia taubat berarti kembali kepada 
jalan yang benar, sadar dan menyesal 
akan dosa (perbuatan salah atau jahat) 
dan berniat akan memperbaiki tingkah 
laku dan perbuatan tersebut. Yaitu 
berjanji tidak akan mengulangi 
kejahatan yang pernah dilakukan9. 
Taubat mendapat porsi perhatian yang 
sangat besar dalam al-Qur'ān, 
sebagaimana tertuang di berbagai ayat 
dari surat Makiyyah maupun 
Madaniyyah.10 

 
8 Metode Pengolahan Data, 
https://dqlab.id/metode-pengolahan-data-
tahapan-wajib-yang-dilakukan-sebelum-
analisis-data , (29 Juni 2021). 
9 Tim Redaksi Kamus Besar Bahasa Indonesia, 
Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: 
Depdikbud Balai Pustaka, 2002), 1202. 
10 Zaky Taufik Hidayat. Konsep  Taubat dalam 
Al-Qur’an menurut Sayyid Quthb, (Universitas 
Islam Negeri Sultan Syarif, 2010) Diakses dari 
http://repository.uin-suska.ac.id. 33. 

Kata taubat ketika disandarkan 
kepada hamba, artinya bahwa hamba itu 
kembali kepada Allah Swt dalam 
ketaatan setelah melakukan kesalahan. 
Sedangkan jika disandarkan kepada 
Allah Swt, artinya bahwa Allah Swt 
menerima taubat, memaafkan, dan 
mengampuni dosa hambanya. Allah Swt 
mempunyai sifat al-Tawwâb, yang 
berarti maha pengampun; Dia memberi 
ampunan kepada hamba-hamba-Nya. 
Kata tâba ketika digunakan dalam 
kalimat tâballah ‘alaih mempunya arti 
"Allah mengampuni seseorang dan 
menyelamatkan mereka dari perbuatan 
jahat." Namun, ketika kata tawwâb 
digunakan sebagai keterangan yang 
dinisbahkan kepada manusia, yang 
berarti bahwa ia banyak kembali kepada 
Allah.11 

Sebagian orang memaknai 
taubat hanya dengan asumsi bahwa 
taubat hanya diwajibkan untuk 
seseorang yang melakukan dosa besar 
saja. Akibatnya sering timbul 
pertanyaan, “untuk apa bertaubat, kan 
saya tidak melakukan dosa”? 
Pemahaman seperti ini sangat penting 
untuk diluruskan sebab taubat berlaku 
bagi semua tingkat keimanan; pelaku 
dosa besar ataupun dosa kecil harus 
bertaubat, dan orang yang bertaubat 
harus selalu memperbaharui taubatnya. 
Karena taubat merupakan suatu 
kewajiban 

Ayat Taubat Dalam Al-Qur'ān 

Dalam Kamus Al-Mu’jam al-
Mufahras li al-Fadz al-Qur'ān 
disebutkan 87 kali kata taubat dengan 

 
11 Ibrahim al- Karazkani, Taman Orang-Orang 
Yang Bertaubat (Jakarta: Pustaka Zahra Cet,1 
2005), 21. 



 

 

semua bentuk turunanya dalam al-
Qur’an dengan enam bentuk, yaitu:12 
1. Dalam bentuk fi’il madhi sebanyak 34 

kali 
2. Dalam bentuk fi’il Mudhori’ sebanyak 

21 Kali 
3. Dalam bentuk fi’il Amr sebanyak 8 kali 
4. Dalam bentuk isim fa’il sebanyak 14 

kali 
5. Dalam bentuk masdar sebanyak 8 kali 
6. Dalam bentuk Isim makan, isim zaman 

atau masdar mim disebutkan hanya 2  
( باتم ) 

Metode Beberapa Pentafsiran Al-Qur’an 

Terdapat beberapa metode yang 
digunakan untuk menafsirkan al-Qur'ān, 
yaitu;13 
1. Metode Tahlili (Analisis) 

Metode Tahlili merupakan 
metode yang bertujuan untuk 
menjelaskan ayat-ayat al-Qur'ān 
dalam segala aspeknya. Metode ini 
memungkinkan seorang penafsir 
untuk menafsirkan ayat-ayat al-
Qur'ān dari awal hingga akhir, serta 
surah demi surah sesuai dengan 
urutan mushaf uthmani. Metode ini 
mencakup semua aspek yang 
berkaitan dengan setiap ayat, 
mencakup makna, gramatika, kosa 
kata, hukum, sastra, asbabun nuzul, 
dan lain sebagainya.14 

Beberapa langkah yang 
digunakan dalam metode Tahlili 
adalah menjelaskan munasabah atau 
keterkaitan dalam al-Qur'ān, 
menjelaskan Asbāb al-nuzūl, analisa 
kosa kata bahasa arab dan menjelaskan 
kandungan ayat secara global.15 

 
12 Abd Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahras Li Al-
Fadz Al-Qur’an Al-Karim, 156-158. 
13 Nashruddin Baidan, “Metodologi Penafsiran 

Al-Qur’an”, (Yogyakarta; Pustaka Pelajar; 
2005)2. 

14 Uswatun. H, Fajar I, Metode-metode 
Penafsiran Al-Qur’an, (Universitas Sains Al-
Qur’an  Jawa Tengah 2017) 4. 
15 M. Gufran , Rahmawati, Ulumul Qur’an 
(Yogyakarta, Teras:2013), 183-184. 

 
2. Metode Ijmālī (Global) 

Metode Ijmālī (Global) 
merupakan metode yang menguraikan 
ayat-ayat al-Qur'ān secara ringkas 
tetapi mencakup keseluruhan, dengan 
bahasa yang masyhur dan mudah 
dicerna oleh pembaca. Pembahasan 
disusun secara sistematis sesuai dengan 
susunan ayat-ayat dalam Mushaf.16 

Metode ini menafsirkan ayat-ayat 
secara ringkas dan umum tetapi tetap 
jelas. Metode Ijmālī menurut al-
Farmawi adalah penafsiran al-Qur'ān 
berdasarkan urutan ayat dengan 
penjelasan yang ringkas dan bahasa 
yang sederhana, sehingga orang awam 
dan intelektual mudah memahami.17 

3. Metode Mauḍū’i (Tematik) 
Metode Mauḍū’i merupakan 

metode yang membahas ayat-ayat 
al-Qur'ān sesuai dengan judul atau 
tema tertentu. Penafsiran dengan 
menggunakan metode ini tidak 
dilakukan ayat demi ayat, tetapi 
dengan mengumpulkan semua ayat 
yang relevan dan kemudian 
dipelajari secara menyeluruh dan 
mendalam dari berbagai aspek yang 
terkait dengannya, seperti kosakata, 
Asbāb al-nuzūl dan lainnya. Semua 
analisis disertai dengan penjelasan 
rinci dan mendalam, disertai bukti 
ilmiah yang dapat kuat dari al-
Qur'ān, hadith dan pemikiran 
rasional.18 

4. Metode Muqaran (Komparatif) 
Metode penelitian perbandingan 

(komparatif) adalah salah satu model 
penelitian dalam al-Qur'ān atau tafsir. 
Istilah "komparatif" secara bahasa 

 
 
16 Baidan, “Metodologi Penafsiran Al-Qur’an”, 
13. 
17 Abd. Muin Salim, Metodologi Ilmu Tafsir, 
(Yogyakarta, Teras 2010) 45. 
18 Uswatun. H dan Fajar I, Metode-metode 
Penafsiran Al-Qur’an, (Universitas Sains Al-
Qur’an  Jawa Tengah 2017) 9. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

4 

berarti membandingkan dua hal yang 
memiliki makna yang sama. Secara 
teoritik, penelitian komparatif dapat 
dilakukan dengan mempertimbangkan 
berbagai faktor, seperti 
perbandingan anatara ayat dengan ayat 
dalam al-Qur'ān, antar ayat dengan 
hadits, perbandingan 
tokoh, perbandingan rentang waktu dan 
lainya.19 

Metode komparatif (muqarin) dapat 
dikategorikan dalam tiga bentuk yaitu; 
(1) Membandingkan nash yang sama 
atau mirip redaksinya dalam dua kasus 
atau lebih, dan atau mempunyai redaksi 
yang berbeda dalam satu kasus yang 
sama. (2) Membandingkan ayat al-
Qur'ān dengan hadis yang dari teksnya 
terlihat bertentangan. (3) 
Membandingkan beberapa pendapat 
ulama’ tafsir dalam menafsikan al-
Qur'ān.20 

Tujuan penelitian perbandingan 
secara metodologis adalah untuk 
menemukan persamaan dan perbedaan 
antara kedua ide yang dibandingkan, 
mengidentifikasi kekurangan dan 
kelebihan dari masing-masing ide, dan 
menghasilkan sintesa kreatif dari hasil 
analisis kedua ide tersebut. Sedangkan 
langkah-langkah penelitian 
perbandingan adalah menentukan tema 
yang akan dikaji, mencari keterkaitan 
dan faktor-faktor yang mempengaruhi 
masing-masing pemikiran, 
menunjukkan ciri khas dari masing-
masing pemikiran, melakukan analisis 
yang kritis dan mendalam disertai 
dengan data, kemudian membuat 
kesimpulan yang menjawab rumusan 
masalah dari sebuah penelitian.21 

Biografi Singkat Sa’id Hawwa dan 
Prof. Dr. Hamka 

 
19 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-
Quran dan Tafsir ( Yogyakarta: Idea Press, 
2014), 132-133. 
20 Nashruddin Baidan, “Metodologi Penafsiran 
Al-Qur’an”, 65. 
21 Ibid., 137. 

1. Sa’Id Hawwa Sa’īd Ḥawwā 
mempunyai nama lengkap Sa'id bin 
Muhammad bin Did Ḥawwā, ia lahir 
pada tahun 1935 di Hamah, Syria.22 
Pada saat itu politik Suriah sedang 
dikuasai oleh Perancis. Ia adalah 
seorang da’i yang dikenal dengan ke 
zuhud-an nya. Ibunya meninggal ketika 
Sa’īd Ḥawwā berusia dua tahun. Setelah 
itu, Sa’īd Ḥawwā tinggal di rumah 
neneknya, di bawah bimbingan ayahnya 
yang merupakan seorang pemberani dan 
pejuang yang pada saat itu berjihad 
melawan penjajahan Prancis. Sa’īd 
Ḥawwā tumbuh menjadi seorang 
pemuda yang tegar dan pemberani 
berkat darah pejuang yang dia bawa dari 
ayahnya juga karena kondisi kota 
Suriah.23 Keluarga Sa’īd Ḥawwā hidup 
sederhana, saat dia masih kecil. 

Sa’īd Ḥawwā mengawali 
perjalanan intelektualnya dengan 
menimba ilmu kepada beberapa Syaikh 
di kota Syiria. Diantara guru-guru 
beliau yaitu Syaikh Abdul Karim ar-
Rifa’i, ulama’ masyhur berasal dari 
kota Hamma. Syaikh Abdul Wahab 
Dabas Wazit, Syaikh Muhammad al-
Hamid, Syaikh Ahmad al-Murad, 
Syaikh Muhammad Ali al-Murad, 
Syaikh Muhammad al-Hashimi, 
Mustafa az-Zarqa, Mustafa as-Siba‘i, 
Fauzi Faidullah dan beberapa ulama’ 
lainnya.24 

Pemikiran Sa’īd Ḥawwā 
disampaikan melalui buku-buku yang 
tersebar luas dan dapat diakses oleh 
semua orang Beberapa karya Sa’īd 
Ḥawwā menunjukkan bahwa dia 

 
22 Saʻīd Ḥawwā, al-Islām;Penerjemah, 
Fakhruddin Nur Syam, Muhil Dhofir, (Jakarta: 
Gema 
Insani, 2004), 3. 
23 Saʻīd Ḥawā, Menyucikan Jiwa: Konsep 
Tazkiyatun Nafs Terpadu (Jakarta: Rabbani 
Press, 1995), 11. 
24 Al-Mustasyar ‘Abdullah Al-‘Aqil, Mereka 
Yang Telah Pergi; Tokoh-Tokoh Pembaharuan 
Pergerakan Islam Kontemporer., Penerjemah 
Fachruddin (Jakarta : al-I’tisham Cahaya Umat, 
2003), h. 401. 



 

 

selaras dengan perspektif gerakan Islam 
dan tokoh pendiri Ikhwan yaitu Hasan 
al-Banna. Pola pikir keagamaannya 
juga dipengaruhi oleh gurunya. Secara 
umum, keyakinan agama Sa’īd Ḥawwā 
termasuk dalam kelompok Islam Sunni 
yang disebut Ahli Sunnah wa al-
Jama'ah. Hal ini dapat dilihat dari 
penafsirannya tentang masalah fiqh, 
aqidah, dan tasawuf dalam Tafsīr al-
Asās Fi al-Tafsīr, yang terdiri dari 
sebelas jilid besar.25 Beberapa karya 
beliau dalam bidang tasawwuf yaitu 
Tarbiyatunā al-Ruhiyyah, Al-Mustkhlas 
fī Tazkiyah al-Anfus, As-Siddiqīna wa 
ar-Rabbaniyyīna min Khilal an-Nusus 
wa Hikam Ibnu ‘Atāillah as-Sakandari, 
Allah Jalla Jalāluhu dan masih banyak 
lainnya.26 

Ia wafat pada tanggal 9 Maret 1987 
pada usia 57 tahun karena sakit 
komplikasi di kota Amman, Yordania. 
Jenazahnya dishalatkan di Masjid Al-
Faiha' Al-Syumaisani, dan kemudian 
dikebumikan di pemakaman Sahab di 
wilayah selatan Amman.27 

2. Prof Dr. Hamka Hamka merupakan 
singkatan dari nama lengkapnya yaitu 
Haji Abdul Malik bin Abd Karim 
(Amrullah), ia lahir pada tanggal 14 
Muharram (1326 H) / 17 Februari 
(1908 M) di desa Tanah Sirah tepatnya 
daerah Sungai Batang, tepi Danau 
Kaninjau, Sumatra Barat. Hamka 
merupakan putra dari Syekh Haji 
Abdul Karim Amrullah yang bisa 
dipanggil Inyik Deer. Ayahnya adalah 
seorang pembaharu di Minangkabau 

 
25 Mhd. Idris,  Karekteristik Kitab Al-Asas Fi 
Al-Tafsir Karya Sa’id Hawa (Jurnal Ulinnuha 
Vol. 8 No.1/Juni 2019)116. 
26 Septiawadi, Penafsiran Sufistik Said Hawwa 
dalam Al-Asas fi Al-Tafsir (Disertasi UIN Syarif 
Hidayatullah Jakarta. 2010),  46-50. 
27 Al-Mustasyar ‘Abdullah Al-‘Aqil, Mereka 
Yang Telah Pergi; Tokoh-Tokoh Pembaharuan 
Pergerakan Islam Kontemporer…hlm.409. 

dan ulama’ yang terkemuka 
dimasanya.28 

Hamka kecil belajar di Pondok 
Pesantren “Sumatera Ṭawālib” desa 
Padang Panjang yang didirikan oleh 
ayahnya, menggunakan materi cara 
lama dan sistem kurikulum klasik. 
Masa kecil Hamka diisi dengan belajar 
macam ilmu alat, seperti ilmu 
gramatik (nahwu), morfologi (shorof), 
fiqih dan tafsir al-Qur’an. Kitab tafsir 
yang pertama kali dikaji oleh Hamka 
adalah Tafsir Jalālain.29 Syaikh Ibrahim 
Musa Parabek, sutan Marajo, Engku 
Mudo Abdul Hamid dan Zainuddin 
Labay el-Yunusy adalah beberapa guru 
beliau ketika mengenyam pendidikan 
di Padang Panjang. 

Hamka adalah seorang ulama’ 
terkenal, aktivis politik, sastrawan, 
filosof, dan aktivis Muhammadiyah. 
Hamka berpartisipasi aktif dalam 
gerakan Muhammadiyah. Dia 
bergabung dengan pendirian 
Muhammadiyah pada tahun 1925 
dalam upaya menghapus khurafat, 
bid'ah, dan praktik kebatinan sesat di 
Padang Panjang. Pada tahun 1946, dia 
dipilih oleh konfrensi Muhammadiyah 
untuk menjadi Majelis Pimpinan 
Muhammadiyah di Sumatra Barat, 
menggantikan S.Y.Sutan Mangkuto. 
Pada tahun 1953, Hamka juga dipilih 
sebagai Penasehat Pimpinan Pusat 
Muhammadiyah. Hamka bukan hanya 
seorang wartawan, penulis, editor, dan 
penerbit, tetapi juga aktif dalam hal 
keagamaan dan politik.30 

Beberapa karya Hamka yaitu:31 
Tasawuf modern (1983), Lembaga 

 
28 Rusydi Hamka,  Pribadi dan Martabat Buya 
Hamka, (Penerbit Noura (PT Mizan Publika); 
2017), 3. 
29 Endad Musaddad,  Studi Tafsir di Indonesia,  
(Tangerang: Sintesis, 2012), 117. 
30 Yanuardi Syukur dan Arlen Ara Guci, Buya 
Hamka Memoar Perjalanan Hidup Sang 
Ulama, (Solo, Tiga Serangkai, 2017) 115. 
31 Nur Hikmah R, Konsep Tawassul Dalam Al-
Qur’an (Studi Komparatif Tafsir  Al-Misbah 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

6 

Budi (1983), Falsafah Hidup (1950), 
Perkembangan Tasawwuf dari Abad 
ke Abad  (1950), Lembaga Hidup 
(1962), Pelajaran Agama Islam (1952), 
Tafsir al-Azhar (1958), Ayahku; 
Riwayat Hidup Dr. Haji Amarullah dan 
Perjuangan Kaum Agama di Sumatera 
(1958), Kenang-kenangan Hidup Jilid I-
IV (1979), Islam dan Adat 
Minangkabau (1984), Sejarah umat 
Islam Jilid I-IV (1975). Pelajaran Agama 
Islam, Pandangan Hidup Muslim dan 
Sejarah Umat Islam yang ditulis di 
tahun 1955. 

Hamka menghembuskan nafas 
terakhir pada tanggal 24 Juli 1981 
pada usia 73 tahun.32 Beliau 
dishalatkan di Masjid Agung Al-Azhar 
dan dimakamkan di TPU Tanah Kusir 
dengan gelar Pahlawan Nasional.33 
Sebagai bentuk penghormatan jasa 
kepada Hamka, didirikan perguruan 
tinggi Muhammadiyah yaitu 
Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. 
Hamka yang bertempat di jakarta. Juga 
kisah hidup dan perjuangan beliau 
diangkat menjadi sebuah film layar 
lebar yang berjudul “Buya Hamka” 
yang tayang pada 20 April 2023 dan 
film berjudul “Hamka dan Siti Raham” 
yang tayang pada 21 Desember 2023 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pentafsiran ayat-ayat taubat dalam 
Al Qur’an banyaknya pengulangan kata 
taubat dalam al-Qur'ān dan terletak pada 
tempat yang berbeda, maka artikel ini 
fokus pada lima ayat yang menjelaskan 
tentang konsep taubat dan apa saja yang 
dilakukan dalam proses taubat; 

1. Penafsiran Sa’īd Ḥawwā 
a. Qs. At-Tahrim (66) : 8 

 
dan Al-Azhar), Skripsi IAIN Manado 2019, hal. 
33-34. 
32 Rusydi Hamka,  Pribadi dan Martabat Buya 
Hamka…hlm 249. 
33 Irfan Hamka, Ayah : Kisah Buya Hamka, 
(Jakarta: Republika, 2013) 244. 

  Artinya: “Wahai orang-orang yang 
beriman, bertobatlah kepada Allah dengan 
tobat yang semurni-murninya. Mudah-
mudahan Tuhanmu akan menghapus 
kesalahan-kesalahanmu dan 
memasukkanmu ke dalam surga yang 
mengalir di bawahnya sungai-sungai.”34 
  Sa’īd Ḥawwā menafsirkan taubat 
nasuḥa dalam ayat diatas adalah taubat 
ṣadiqah dan taubat khaliṣah yaitu taubat 
yang jujur, benar, bersih dan tulus.35 
Kemudian Sa’īd Ḥawwā mengutip 
penjelasan dari Tafsir an-Nasafi; 

 مهوعدت : يأ سانلا حصنت ةبوت داري نأ
 ، اهبحاص في اهرثأ روهظل اهلثم لىإ
 ىلع لمعلا في ةيمزعلاو دلجا هلامعتساو
اTايضتقم  

  Yang dimaksud adalah taubat 
yang  bisa menjadi nasihat bagi manusia 
lain. Artinya dengan bertaubat bisa 
mengajak orang melakukan hal seperti 
kita, sebab pengaruhnya akan tampak 
nyata pada kehidupan orang yang 
melakukannya. Perwujudan taubat 
adalah dengan ketekunan dan tekad 
yang kuat.36 
  Dalam tafsirnya, Sa’īd Ḥawwā 
membahas perspektif ulama tentang 
proses bertobat. Pertama, meninggalkan 
perbuatan dosa sepenuhnya. Kedua, 
menyesali perbuatan yang salah pada 
masa lalu dan bertekad untuk tidak 
melakukannya lagi. Ketiga,  
menyelesaikan haknya terkait dengan 
hak dan kesalahan dengan manusia. 
Jadi, taubat menghapus kesalahan masa 
lalu sebagaimana Islam menghapus 
jahiliyah.37 Taubat nasūḥā didefinisikan 
oleh Sa'id Hawwa dan Tustarı sebagai 
maqam yang terus ada pada seseorang 

 
34 Al-Qur’an, terjemah dan tafsir , 
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-66-at-
tahrim/ayat-8 
35 Sa’īd Ḥawwā, Al-Asās Fi al-Tafsīr (Kairo; 
Darussalam 2003) Jilid 10, Cet ke-6, 6004. 
36 Ibid.,6004. 
37 Ibid., 6013. 



 

 

sampai dia meninggal dan diyakini akan 
kembali lagi. Menurut ayat diatas, hal-
hal seperti ini yang akan membawa 
seseorang ke surga sesuai janji Allah 
Swt. bagi orang yang melakukan taubat 
nasūḥā. 
  Pada ayat ini, Sa’īd Ḥawwā 
menafsirkan taubat sebagai perubahan 
tingkah laku dengan amal ṣalih. Tujuan 
dari perubahan perilaku dan beramal 
ṣalih adalah untuk memastikan bahwa 
orang yang bertaubat dapat berdampak 
positif pada orang lain. Dalam hal ini, 
nasūḥā adalah taubat seumur hidup. 
Karena taubat adalah cara untuk 
mendekatkan diri dengan Allah. Selain 
merasa dekat, rohani juga dapat 
disucikan dengan taubat. Hal ini akan 
membuka tabir antara hamba dan 
rahasia ghaib, yang disebut kasyaf 
dalam tasawwuf.38 

b. Qs. Al-Maidah (5) : 39 

  Artinya: “Maka, siapa yang 
bertobat setelah melakukan kezaliman dan 
memperbaiki diri, sesungguhnya Allah 
menerima tobatnya. Sesungguhnya Allah 
Maha Pengampun lagi Maha 
Penyayang.”39 
  Ayat ini berkaitan dengan ayat 
sebelumnya yang membahas tentang 
kejahatan yaitu pencurian. Maka ayat ini 
menjelaskan tentang taubat bagi seorang 
pencuri. 

 yang dimaksud , همِلْظُ دِعْـَب نْمِ  

kezaliman dalam ayat ini adalah mencuri, 
maka memperbaikinya adalah dengan 

حَلَصْاَوَ . Sa’īd Ḥawwā dalam penafsiranya 

menjelaskan cara memperbaiki atau cara 
bertaubat bagi seorang pencuri laki-laki 
maupun perempuan adalah dengan 
mengembalikan hak atau barang yang telah 

 
38 Ibid., 6013. 
39 Al-Qur’an, terjemah dan tafsir, 
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-5-al-
maidah/ayat-39 

dicuri. Maka Allah Swt. akan mengampuni 
dosanya.40 
  Dalam penafsirannya juga 
dijelaskan mengenai pencuri dan 
hukumannya, yaitu:41 Pencurian adalah 
mengambil harta milik orang lain dengan 
cara sembunyi-sembunyi. Para ulama’ 
berpendapat bahwa batas minimal 
diperbolehkan hukum potong tangan bagi 
pencuri adalah setara dengan seperempat 
dinar emas. 

 
c. Qs. An-Nahl (16) : 119 

  Artinya: “Kemudian, sesungguhnya 
Tuhanmu (mengampuni) orang-orang yang 
melakukan keburukan karena kebodohan 
(tidak menyadari akibatnya), lalu bertobat 
dan memperbaiki (dirinya). Sesungguhnya 
Tuhanmu setelah itu benar-benar Maha 
Pengampun lagi Maha Penyayang.”42 

  Sa’īd Ḥawwā menafsirkan (  اولُمِعَ
ةٍلَاهَبجَِ ءَوُّْۤسلا ) yaitu orang yang berbuat jahat 

secara spontan tanpa memikirkan akibat 
yang akan ditimbulkan. Kejahatan yang 
mereka lakukan disebabkan oleh nafsu yang 
menguasi mereka, maka tujuannya adalah 
sebagai pemuas nafsu bukan karena 

ketidaktaatan kepada Tuhan.43 Pada ayat (  َّثمُ
gَاوْحُلَصْاَوَ كَلِذٰ دِعْـَب نْمِ اوْـُب ), Sa’īd Ḥawwā 

menafsirkan taubat dalam ayat ini adalah 
meninggalkan perbuatan dosa yang 
dilakukan dan mulai mengerjakan ketaatan. 
Dalam hal ini mereka harus menebus 
kejahatan yang telah dilakukan dengan 
merealisasikan niat baik yang sebelumnya 
belum mereka realisasikan.44 
  Kemudian Sa’īd Ḥawwā 
membahas munasabah ayat dengan ayat. Di 

 
40 Sa’īd Ḥawwā, Al-Asās Fi al-Tafsīr Jilid 
3…hlm.1376. 
41 Ibid.,1383. 
42 Al-Qur’an, terjemah dan tafsir, 
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-16-an-
nahl/ayat-119 
43 Sa’īd Ḥawwā, Al-Asās Fi al-Tafsīr Jilid 
6…hlm.3004. 
44 Ibid., 3004-3005. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

8 

dalam kitab Tafsir Al-Asās Fi al-Tafsīr 
dijelaskan bahwa tema mengenai larangan 
dan kebolehan dalam al-Qur'ān adalah salah 
satu hal yang paling berbahaya dalam 
kehidupan manusia. Allah Swt. adalah 
penentu atas sesuatu yang dibolehkan 
maupun yang dilarang, akan tetapi Allah 
Swt. telah menjadikan kebolehan dan 
larangan bergantung pada hawa nafsu yang 
merupakan permainan dari shaitan. 
Sebagimana Firman-Nya dalam Qs. Al-
Baqarah (2) ayat 168-169 yang menjelaskan 
bahwa sesungguhnya shaitan merupakan 
musuh yang nyata dan ia hanya menyuruh 
manusia untuk berbuat jahat dan keji serta 
mengatakan tentang Allah apa yang tidak 
kamu ketahui. Seperti mengharamkan apa 
yang tidak diharamkan oleh Allah Swt.45 

 
d. Qs. An-Nisa’ (4) : 17 

  Artinya: “Sesungguhnya tobat yang 
pasti diterima Allah itu hanya bagi mereka 
yang melakukan keburukan karena 
kebodohan, kemudian mereka segera 
bertobat. Merekalah yang Allah terima 
tobatnya. Allah Maha Mengetahui lagi 
Maha bijaksana.”46 
  Pada ayat di atas dijelaskan 
mengenai taubat yang dilakukan oleh orang 
yang berbuat dosa karena kebodohan dan 
setelah menyadari mereka segera 

melakukan taubat. ِا ىلَعَ ةُبَوَّْـتلا اََّنماmِّٰ  
Mengenai penerimaan taubat oleh Allah 
Swt. Sa’īd Ḥawwā menjelaskan ada dua 

makna dalam penggunaan kata “ ىلَعَ ” pada 

ayat diatas. Pertama, yaitu kata “ ىلَعَ ” pada 

ayat diatas bukan berarti suatu kewajiban 
bagi Tuhan, karena tidak ada suatu apapun 
yang mewajibkan Tuhan untuk berbuat. 

Kedua, yaitu kata “ ىلَعَ ” merupakan ta’kid 

yang berfungsi untuk memperkuat janji 
Allah Swt. artinya, Allah tidak mungkin 

 
45 Ibid., 3005. 
46 Al-Qur’an, terjemah dan tafsir, 
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-4-an-
nisa'/ayat-17 

tidak menepati janjiNya dalam penerimaan 
taubat.47 

 Kemudian Sa’īd Ḥawwā 
melakukan analisa pada kata 

( ةٍلَاهَجَ ), kejahilan yang dimaksud 

pada ayat diatas adalah jahil yang 
diiringi dengan akal ( لقعلا لباقی ) 
bukan jahil yang diiringi oleh ilmu 
( ملعلا لباقی ). Jahil yang diiringi oleh 
akal artinya ia memilih kenikmatan 
yang bersifat sementara 
dibandingkan kenikmatan yang 
bersifat abadi. Kategori jahil 
tersebut menurut Sa’īd Ḥawwā 
adalah orang yang faham bahwa 
yang dilakukan adalah perbuatan 
dosa, akan tetapi ia tidak mau 
menggunakan akal untuk berfikir 
karena lebih mendahuluhan nafsu 
untuk kenikmatan yang 
sementara.48 
 Selanjutnya tentang orang 
yang segera bertaubat, dalam Tafsir 
al-Asās Fī al-Tafsīr dijelaskan:49 

 ,بيرق نامز نم نوبوتي ثم
تولما ةرضح لبقام وهو  

“Kemudian mereka melakukan 
taubat dalam waktu yang dekat, 
yaitu sebelu, datangnya 
kematian”. 

  Pengertian kata qarib, taubat 
dilakukan pada masa sebelum nyawa 
sampai dikerongkongan, yang berarti 
orang yang berbuat dosa harus 
melakukan taubat sebelum kematian. 
Makna taubat menurut penjelasan Sa’īd 
Ḥawwā di atas menunjukkan kesadaran 
bagi orang yang merasakan hubungan 
dekat dengan Tuhan. Menurut Sa’īd 
Ḥawwā, taubat harus muncul dari 
kesadaran atau sebagai pilihan, bukan 
karena terpaksa. Seperti adanya tanda-
tanda kematian semakin dekat. 
Sebaliknya, taubat tidak diterima bagi 

 
47 Sa’īd Ḥawwā, Al-Asās Fi al-Tafsīr Jilid 
2…hlm.1017. 
48 Ibid.,1017. 
49 Ibid.,1017-1018. 



 

 

mereka yang menunda-nunda sampai 
kematian dekat. 
  Hal di atas menunjukkan bahwa 
saat kematian adalah saat tidak 
diterimanya taubat. Ad-Dhahak berkata 
setiap taubat sebelum datang kematian 
adalah dekat. Di dalam hadith hasan 
Rasulullah Saw bersabda;50 
“Sesungguhnya Allah Swt akan 
menerima taubat seorang hamba, 
selama (ruhnya) tidak sampai 
tenggorokan. Artinya segala sesuatu 
sebelum kematian itu dekat dan 
Menandakan kita untuk berhati-hati 
karena ketika ajal datang taubat 
seseorang tidak akan diterima”. 

e. Qs. Al-Furqan (25) : 70 
  Taubat tidak bisa dibuktikan hanya 
dengan ucapan, melainkan diiringi dengan 
tindakan yaitu melakukan amal-amal ṣalih, 
Allah Swt. berfirman dalam Qs. al-
Furqan ayat 70: 
  Artinya: “Kecuali, orang yang 
bertobat, beriman, dan beramal saleh. 
Maka, Allah mengganti kejahatan mereka 
(dengan) kebaikan. Allah Maha 
Pengampun lagi Maha Penyayang. “51 
  Sa’īd Ḥawwā menafsirkan kata 
taubat yang dalam ayat ini adalah taubat 
nasūḥā, melalui taubat nasūḥā Allah Swt. 
akan membantu mereka untuk selalu 
melakukan amal baik sebagai pengganti 
amal buruk yang telah dikerjakan di masa 
lampau. Taubat nasūḥā juga dapat merubah 
perbuatan tidak baik menjadi baik. 
  Sebagaimana dinyatakan oleh Sa’īd 
Ḥawwā, taubat murni dapat dibuktikan 
dengan amal ṣalih karena kejahatan yang 
telah terjadi sebelumnya akan berganti 
menjadi amal baik, sehingga kejahatan akan 
terhapus.52 Dalam penafsiranya Sa’īd 
Ḥawwā menginginkan wujud nyata dalam 
bertasawwuf. Seperti yang dikatakan, 
taubat tidak dapat mencapai tujuan untuk 

 
50 Ibid.,1018. 
51 Al-Qur’an, terjemah dan tafsir, 
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-25-al-
furqan/ayat-70 
52 Sa’īd Ḥawwā, Al-Asās Fi al-Tafsīr Jilid 
7…hlm.3879. 

mengganti keburukan dengan kebaikan jika 
tidak ada upaya perbaikan, yang mencakup 
perubahan sosial. Ini adalah ciri tasawwuf 
Sa’īd Ḥawwā yang ingin mengubah 
masyarakat melalui pendidikan ruhani. 
Dengan melihat penafsiran-penafsirannya 
di atas secara metodologis, kita dapat 
mengatakan bahwa penafsirannya disebut 
sebagai tafsir sufi ishāri karena ia 
menggunakan makna ishāri yang berdasar 
pada makna zahir. 

 
2. Penafsiran Prof. Dr. Hamka 

a. Qs. At-Tahrim (66) : 8 
  Artinnya: “Wahai orang-orang 
yang beriman, bertobatlah kepada Allah 
dengan tobat yang semurni-murninya. 
Mudah-mudahan Tuhanmu akan 
menghapus kesalahan-kesalahanmu dan 
memasukkanmu ke dalam surga yang 
mengalir di bawahnya sungai-sungai. 53 
  Dalam ayat ini Hamka memberi 
penafsiran yang diawali seruan bagi orang 
yang beriman agar melindungi diri dan 
keluarganya dari azab api neraka. Seruan 
juga bagi mereka yang beriman baik yang 
melakukan dosa atau tidak untuk segera 
bertaubat dengan taubat yang sebenar-
benarnya.54 

  Hamka menafsirkan kata ةًبَوْـَت 
احًوْصَُّن  dengan makna taubat yang sejati, 

karena asal dari kata naṣuha adalah naṣhūh 
yang artinya bersih. Maka makna taubat 
nasūḥā dalam tafsir al-Azhar adalah taubat 
sejati atau taubat yang bersih. Dalam kitab 
tafsirnya Hamka mengutip beberapa makna 
taubat naṣuha dari beberapa ulama ahli 
tasawwuf diantaranya;55 

1. Sa’īd bin Jabāir, beliau 
berpendapat taubat yang 
diterima adalah taubat nasūḥā 
jika memenuhi tiga syarat 
yaitu; ada rasa takut taubatnya 

 
53 Al-Qur’an, terjemah dan tafsir , 
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-66-at-
tahrim/ayat-8 
54Hamka, Tafsir Al-Azhar jilid 10,(Pustaka 
Nasional Pte Ltd Singapura : 1989) 7512.  
55 Ibid.,7514 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

10 

tidak diterima, berharap 
taubatnya diterima, dan 
terakhir adalah berkomitmen 
untuk taat. 

2. Sa’īd bin al-Musayyab, beliau 
berpendapat bahwa taubat 
nasūḥā adalah memberi 
nasihat kepada diri sendiri dan 
patuh pada nasihat tersebut. 

3. Al-Kalbi, ia berpendapat 
bahwa taubat nasūḥā adalah 
meyesal dalam hati, meminta 
ampunan dalam lisan dan 
berhenti dalam perbuatan. 

4. Al-Junaidi al-Baghdādi, 
berbeda dengan yang lain. 
Menurut al-Junaidi al-
Baghdādi taubat nasūḥā 
adalah ketika seseorang tidak 
lagi ingat dosa dan 
kesalahannya di masa lalu 
karena fokus ia hanya pada 
tuhannya. 
 

b. Qs. Al-Maidah (5 ) : 39 
  Artinya: “Maka, siapa yang 
bertobat setelah melakukan kezaliman dan 
memperbaiki diri, sesungguhnya Allah 
menerima tobatnya. Sesungguhnya Allah 
Maha Pengampun lagi Maha 
Penyayang.”56 
  Ayat ini berkaitan dengan ayat 
sebelumnya yaitu al-Māidah ayat 38 yang 
membahas tentang hukuman bagi pencuri 
laki-laki maupun perempuan. Adapun pada 
ayat 39 merupakan solusi atau cara taubat 
bagi laki-laki atau perempuan yang 
mencuri. 
  Hamka dalam tafsirnya 
menjelaskan bahwa barang siapa yang 
taubat ُهمِلْظ  ẓalim yang dimaksud ,   دعب نم

dalam ayat ini adalah mencuri, maka yang 
harus segera dilakukan adalah 
mengembalikan harta yang dicuri kemudian 
menyesal atas apa yang telah dilakukan dan 
memperbaiki diri dengan banyak berbuat 
kebaikan. Misalnya, membantu orang yang 
teraniaya dan banyak berṣadaqah. Dengan 

 
56 Al-Qur’an, terjemah dan tafsir, 
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-5-al-
maidah/ayat-39 

itu maka Allah akan memberi ampunan 
kepadanya.57 
  Hamka dalam ayat ini memberikan 
penjelasan bahwa hukuman potong tangan 
bagi pencuri adalah sebagai contoh yang 
menakutkan dari Allah Swt. agar mereka 
berpikir terlebih dahulu sebelum melakukan 
suatu kejahatan (mencuri), sebab dengan 
hukum potong tangan akan menyisakan 
tanda yang bisa dilihat oleh masyarakat 
lain. 
  Dikisahkan dalam Tafsir al-Azhar, 
Sayyidina Umar bin Khaṭab pernah 
mencabut hukum potong tang tangan yang 
seharusnya akan dijatuhkan pada beberapa 
yang diberi bayaran untuk membawa 
beberapa ekor unta milik seorang saudagar, 
akan tetapi mereka menyembunyikan 
beberapa unta milik saudagar tersebut. 
Setelah ditelusuri ternyata pekerja tersebut 
tidak mendapat bayaran yang semestinya 
dari si saudagar. Maka yang dihukum 
potong tangan oleh Umar bukan orang yang 
dipekerjakan akan tetapi si saudagar.58 

 
c. Qs. An-Nahl (16) : 119 

  Artinya: “Kemudian, sesungguhnya 
Tuhanmu (mengampuni) orang-orang yang 
melakukan keburukan karena kebodohan 
(tidak menyadari akibatnya), lalu bertobat 
dan memperbaiki (dirinya). Sesungguhnya 
Tuhanmu setelah itu benar-benar Maha 
Pengampun lagi Maha Penyayang.”59 
  Ayat ini menunjukkan betapa luas 
ampunan Allah Swt. atas hambanya, 
sehingga tidak ada alasan untuk berputus 
asa bagi orang yang telah melakukan 
kesalahan. Banyak dari kita terlanjur 
berbuat kesalahan karena ketidaktahuan. 
Maka yang harus dilakukan saat kita tahu 
bahwa yang kita lakukan salah adalah 
segera bertaubat, yaitu dengan berhenti dan 
kembali ke jalan yang benar, terus 
melakukan perbaikan diri dan Allah Swt. 
akan memberi ampunan dan disambut 

 
57 Hamka, Tafsir Al-Azhar jilid 3….hlm. 1733. 
58 Ibid.,1732-1733. 
59 Al-Qur’an, terjemah dan tafsir, 
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-16-an-
nahl/ayat-119 



 

 

dengan kasih sayang. Sebagaimana pepatah 
para ahli hikmah: “Salah satu kali karena 
ketidaktahuan adalah hal yang wajar, yang 
buruk adalah melakukan kesalahan dua 
kali dalam hal serupa”. Qs. an-Nahl ayat 
119 juga menunjukkan betapa luas dan 
besarnya pintu kesempatan untuk berbuat 
kebaikan semasa di dunia.60 

 
d. Qs. An-Nisa’ (4) : 17 

  Artinya: “Sesungguhnya tobat yang 
pasti diterima Allah itu hanya bagi mereka 
yang melakukan keburukan karena 
kebodohan, kemudian mereka segera 
bertobat. Merekalah yang Allah terima 
tobatnya. Allah Maha Mengetahui lagi 
Maha bijaksana.”61 
 Ayat ini menunjukkan betapa luas 
ampunan Allah Swt. atas hambanya, 
sehingga tidak ada alasan untuk berputus 
asa bagi orang yang telah melakukan 
kesalahan. Banyak dari kita terlanjur 
berbuat kesalahan karena ketidaktahuan. 
Maka yang harus dilakukan saat kita tahu 
bahwa yang kita lakukan salah adalah 
segera bertaubat, yaitu dengan berhenti dan 
kembali ke jalan yang benar, terus 
melakukan perbaikan diri dan Allah Swt. 
akan memberi ampunan dan disambut 
dengan kasih sayang. Sebagaimana pepatah 
para ahli hikmah: “Salah satu kali karena 
ketidaktahuan adalah hal yang wajar, yang 
buruk adalah melakukan kesalahan dua 
kali dalam hal serupa”. Qs. an-Nahl ayat 
119 juga menunjukkan betapa luas dan 
besarnya pintu kesempatan untuk berbuat 
kebaikan semasa di dunia.62 
  Hamka menafsirkan taubat pada 
ayat ini adalah kembali. Setelah melewati 
jalan yang gelap, akan timbul penyesalan 
dan rasa ingin kembali. Dalam Tafsir al-
Azhar disebutkan tiga syarat taubat, yaitu 
menyesali perbuatan yang telah dilakukan, 
berhenti melakukan dosa, mengakui 
perbuatannya dan bertekad tidak 

 
60 Hamka, Tafsir Al-Azhar jilid 5….hlm. 3983 
61 Al-Qur’an, terjemah dan tafsir, 
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-4-an-
nisa'/ayat-17 
62 Hamka, Tafsir Al-Azhar jilid 5…hlm. 3983 

mengulangi. Pengakuan yang dimaksud 
Hamka bukan kepada manusia, kyai 
ataupun pendeta, akan tetapi pengakuan 
tulus dari hati kepada Allah Swt.63 
  Para ahli tasawwuf mengatakan 
bahwa jiwa orang yang benar-benar 
bertaubat karena suatu kesalahan terkadang 
lebih cepat mendekati Tuhan daripada jiwa 
orang yang merasa tidak bersalah. Sebagai 
contoh, orang yang menganggap tidak 
terbangun tengah malam sehingga tidak 
sempat mengerjakan shalat tahajjud dan 
kemudian merasa menyesal karena tidak 
sempat, mungkin lebih baik daripada orang 
yang bangun dan sempat mengerjakan 
tahajjud.64 

 
e. Qs. Al-Furqan (25) : 70 

 Artinya: “Kecuali, orang 
yang bertobat, beriman, dan 
beramal saleh. Maka, Allah 
mengganti kejahatan mereka 
(dengan) kebaikan. Allah Maha 
Pengampun lagi Maha Penyayang. 
“65 

 Taubat merupakan kesadaran diri atas 
kesalahan yang telah dilakukan. Dalam 
Tafsir al-Azhar Pada ayat 70 dijelaskan 
bahwa taubat yang sebenarnya adalah 
taubat yang diiringi dengan amalan-amalan 
baik. Tidak hanya di ucap dari mulut tetapi 
ikhlas dari hati, taubat adalah penyesalan 
bukan permainan. Maka melakukan 
perbuatan-perbuatan baik adalah 
konsekuensi dari taubat.66 
Sebagian ahli tasawwuf mengatakan bahwa 
orang yang menyesal atas dosa yang telah 
dilakukan terkadang lebih suci hatinya dan 
lebih ikhlas dalam beramal daripada orang 
yang merasa bangga karena merasa dirinya 
suci dari dosa. Sungguh Allah  Swt. maha 
pengampun dan penyayang bagi orang yang 
bertaubat.67 

 
63 Ibid.,1132. 
64 Hamka, Tafsir Al-Azhar jilid 2….hlm. 1132. 
65 Al-Qur’an, terjemah dan tafsir, 
https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-25-al-
furqan/ayat-70 
66 Hamka, Tafsir Al-Azhar jilid 7….hlm. 5062 
67 Ibid.,5063 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

12 

  Pada ayat selanjutnya memiliki 
keterkaitan yaitu berupa penegasan dari 
Allah Swt. bahwasanya orang yang 
bertaubat dengan diikut amal-amal shalih, 
maka ia bertaubat kepada Allah dengan 
taubat yang sebenar-benarnya. 
      

Analisis Perbandingan Penafsiran 
Sa’īd Ḥawwā dan Prof. Dr. Hamka 

Analisis Perbandingan Penafsiran 
Sa’īd Ḥawwā dan Prof. Dr. Hamka 

1. Persamaan 
a. Sa’īd Ḥawwā menafsirkan kata 

taubat nasūḥā dalam Qs. at-Tahrim 
ayat 8 yaitu taubat ṣadiqah dan 
taubat khaliṣah, artinya taubat 
yang jujur, benar, bersih dan 
tulus dari hati. Sama halnya 
dengan Hamka yang 
menafsirkan taubat nasūḥā yaitu 
taubat yang sejati dan bersih. 

b. Dalam Qs. al-Maidah ayat 39 yang 
berkaitan dengan taubatnya seorang 
pencuri laki-laki ataupun 
perempuan. Sa’īd Ḥawwā dan 
Hamka sepakat bahwa makna 
taubat dalam ayat ini adalah 
bertanggung jawab atas kesalahan 
yang telah dilakukan yaitu dengan 
mengembalikan hak atau harta 
yang telah dicuri dan menyesali 
perbuatannya. 

c. Dalam Qs. an-Nahl ayat 119 yang 
berkaitan tentang orang yang 
melakukan kesalahan karena 
kejahilan. Sa’īd Ḥawwā dan 
Hamka sepakat bahwa makna 
taubat dalam ayat ini adalah 
berhenti, menjauhi atau 
meninggalkan perbuatan dosa dan 
kembali ke jalan yang benar dengan 
melakukan ketaatan. 

d. Dalam Qs. al-Furqan ayat 70 yang 
berkaitan tentang hal-hal yang 
dilakukan dalam proses taubat. 
Sa’īd Ḥawwā dan Hamka sepakat 
bahwa taubat tidak hanya di ucap 
dari mulut tetapi ikhlas dari hati 
dan dibuktikan dengan tindakan 
yaitu beramal shalih. 

2. Perbedaan 
a. Dalam Qs. at-Tahrim ayat 8, Sa’īd 

Ḥawwā menjelaskan bahwa taubat 

nasūḥā dalam ayat ini bermakna 
taubat ynag bisa memberi pengaruh 
baik pada orang disekitarnya atau 
memberi contoh yang baik, taubat 
nasūḥā adalah perubahan tingkah 
laku menjadi pribadi yang baik dan 
menurut Sa’īd Ḥawwā taubat 
nasūḥā merupakan maqam yang 
harus selalu ada pada setiap orang 
sampai datangnya kematian. 
Sedangkan Hamka mengutip 
makna taubat nasūḥā dari beberapa 
ulama ahli tasawwuf yaitu adanya 
komitmen untuk selalu taat, taubat 
nasuha adalah nasihat baik pada 
diri sendiri dan patuh pada nasihat 
tersebut, taubat nasūḥā adalah 
menyesal dalam hati, meminta 
ampunan dalam lisan dan berhenti 
dalam perbuatan. Dan terakhir 
taubat nasūḥā adalah ketika 
seseorang tidak lagi mengingat 
dosa yang telah dilakukan karena 
hanya fokus pada satu hal yaitu 
Allah Swt. 

b. Dalam Qs. al-Maidah ayat 39, 
keduanya sepakat menafsirkan kata 
taubat yaitu bertanggung jawab atas 
kesalahan yang telah dilakukan. 
Akan tetapi Hamka menambahkan 
pada penafsiran taubat dalam ayat 
tersebut yaitu memperbaiki diri dan 
memperbanyak ṣadaqah. 

c. Dalam Qs. an-Nahl ayat 119, 
keduanya sepakat menafsirkan kata 
taubat yaitu berhenti, menjauhi atau 
meninggalkan perbuatandosa dan 
kembali ke jalan yang benar dengan 
melakukan ketaatan. Akan tetapi 
Hamka menambahkan pada 
penafsiran taubat dalam ayat 
tersebut yaitu selalu melakukan 
perbaikan diri dalam hidupnya. 

d. Dalam Qs. an-Nisa’ ayat 17, tidak 
ada persamaan penafsiran antara 
keduanya. Sa’īd Ḥawwā 
menjelaskan bahwa taubat dalam 
ayat ini bermakna kesadaran diri 
bahwa yang dilakukan adalah 
sebuah kesalahan, taubat adalah 
sebuah pilihan, bukan karena 
paksaan dari orang lain atau 
terpaksa melakukan. Dalam ayat ini 
Sa’īd Ḥawwā lebih banyak 
menafsirkan makna ةلاھج . 
Sedangkan Hamka menafsirkan 



 

 

taubat pada ayat ini adalah kembali, 
artinya setelah melewati jalan yang 
gelap, maka timbul penyesalan dan 
rasa ingin kembali. Taubat adalah 
pengakuan kepada Tuhan dengan 
tulus dari hati, bukan kepada 
manusia, kyai ataupun pendeta. 

Dalam Qs. al-Furqan ayat 70, Sa’īd 
Ḥawwā menjelaskan bahwa taubat dalam 
ayat ini adalah taubat nasūḥā sebagaimana 
penjelasannya pada Qs. At-Tahrim (66) : 8. 
Sedangkan Hamka menafsirkan taubat pada 
ayat ini adalah kesadaran diri atas 
kesalahan yang telah dilakukan dan taubat 
adalah tidak hanya di ucap dari mulut tetapi 
ikhlas dari hati 

KESIMPULAN 

Metode yang digunakan dalam 
penafsiran kitab Al-Asās Fī al-Tafsīr 
dan Tafsir al-Azhar adalah metode 
tahlili, yang disusun sesuai dengan 

urutan surat-surat dalam mushaf. 
Konsep taubat dari kedua kitab tafsir 
adalah kembali kepada kebenaran, jujur, 
benar, bersih dan tulus dari hati. Suatu 
perilaku yang memberi pengaruh baik 
atau memberi contoh yang baik pada 
orang disekitarnya. Taubat adalah 
adanya komitmen untuk selalu taat, 
menyesal dalam hati, meminta ampunan 
dalam lisan dan berhenti dalam 
perbuatan, bertanggung jawab atas 
kesalahan yang telah dilakukan, 
memperbaiki diri dan memperbanyak 
ṣadaqah, pengakuan kepada Tuhan 
dengan tulus dari hati dan kesadaran 
diri bahwa yang dilakukan adalah 
sebuah kesalahan, taubat adalah sebuah 
pilihan, bukan karena paksaan dari 
orang lain atau terpaksa melakukan. 

DAFTAR PUSTAKA 
Abd Al-Baqi, M. Fuad. Al-Mu’jam Al-

Mufahras Li Al-Fadz Al-Qur’an 
Al-Karim, Dar Al-Kutub Al-
Mishriyyah, 1364 H. 

Al-Mustasyar ‘Abdullah Al-‘Aqil. 
Mereka Yang Telah Pergi; Tokoh-
Tokoh Pembaharuan Pergerakan 
Islam Kontemporer. Penerjemah 
Fachruddin (Jakarta : al-I’tisham 
Cahaya Umat, 2003). 

Baidan, Nashruddin. “Metodologi 
Penafsiran Al-Qur’an”. 
(Yogyakarta; Pustaka Pelajar; 
2005. 

Gufran M , Rahmawati. Ulumul 
Qur’an. (Yogyakarta, Teras:2013). 

Hamka, Rusydi. Pribadi dan Martabat 
Buya Hamka. (Penerbit Noura (PT 
Mizan Publika); 2017). 

Hamka, Tafsir Al-Azhar (Pustaka 
Nasional Pte Ltd Singapura : 
1989). 

Hasanah., Uswatun dan Fajar. Metode-
metode Penafsiran Al-Qur’an. 
(Universitas Sains Al-Qur’an  
Jawa Tengah 2017). 

Huda, Muhammad. Hadis Tentang 
Taubat Dari Suatu Dosa tetapi 

Masih Melakukan Dosa Yang Lain. 
(Skripsi thesis, UIN Sunan 
Kalijaga Yogyakarta 2010 

Ibrahim al- Karazkani. Taman Orang-
Orang Yang Bertaubat. Jakarta: 
Pustaka Zahra Cet,1 2005. 

Ibrahim al- Karazkani. Taman Orang-
Orang Yang Bertaubat. Jakarta: 
Pustaka Zahra Cet,1 2005. 

Idris, Mhd. Karekteristik Kitab Al-Asas 
Fi Al-Tafsir Karya Sa’id Hawa 
(Jurnal Ulinnuha Vol. 8 No.1/Juni 
2019). 

Learn Qur’an Tafsir Web. 
https://tafsir.learn-quran.co/id 

Lendra, Enovia. Hakikat Taubat dan 
Implementasinya menurut Al-
Qusyairi, Jurnal Al-Aqidah:, 
Volume 14, Edisi 1, Juni (2022). 

Lisnawati, Yulia Liputan6.com, 12 Juli 
2023. diakses 10 November 2023. 
https://www.liputan6.com/citizen6/
read/5342502/4-artis-yang-lepas-
hijab-usai-cerai-bahkan-ada-yang-
pindah-agama 

Metode Pengolahan Data, 
https://dqlab.id/metode-
pengolahan-data-tahapan-wajib-
yang-dilakukan-sebelum-analisis-
data, 2021. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

Muhibbudin.I. Tafsir Ayat-Ayat Sufistik 
(Studi Komparatif Tafsir Al-
Qusyairi Dan Al-Jaylani). Tesis 
Universitas Al-Azhar Indonesia 
2018. 

Musaddad, Endad, Studi Tafsir di 
Indonesia, Tangerang: Sintesis, 
2012. 

Mustaqim, Abdul. Metode Penelitian 
Al-Qur’an dan Tafsir (Yogyakarta: 
Idea Press, 2014). 

Muzakki, Khoirul Tribunnews.com, 
September 2021, diakses 10 
November 2023, 
https://jateng.tribunnews.com/2021
/09/22/tobat-lombok-pengguna-
narkoba-ini-kembali-ditahan-dan-
menyesal 

Nur Hikmah R, Konsep Tawassul 
Dalam Al-Qur’an (Studi 
Komparatif Tafsir  Al-Misbah dan 
Al-Azhar), Skripsi IAIN Manado 
2019. 

Pasaribu, Syahrin. Metode Muqoron 
dalam Al-Qur’an. (Wahana 
Inovasi , Volume 9 No.1 Jan-Juni 
2020). Issn : 2089-8592. 

Sa‘id Hawa.  Al-Asas fi al-Tafsir 
(Kairo: Darussalam, Cet. Ke-6, 
1424 H/2003 M). 

Saʻīd Ḥawā, Menyucikan Jiwa: Konsep 
Tazkiyatun Nafs Terpadu (Jakarta: 
Rabbani Press, 1995) 

Saʻīd Ḥawwā. al-Islām; Penerjemah, 
Fakhruddin Nur Syam. Muhil 
Dhofir. (Jakarta: Gema Insani, 
2004). 

Salim, Abd. Muin. Metodologi Ilmu 
Tafsir. (Yogyakarta, Teras 2010). 

Septiawadi. Penafsiran Sufistik Said 
Hawwa dalam Al-Asas fi Al-Tafsir. 
Disertasi 
(UIN Syarif Hidayatullah Jakarta). 
2010. 

Supriyanto, Agus. Sabar Dalam al-
Qur’an (Analisis Perbandingan Fi 
Zhilal Al-Qur’an dan Tafsir Al-
Azhar). Skripsi UIN Syarif Jakarta; 
2008. 

Surur, Miftahus. “Konsep Taubat 
Dalam Al Qur’an.” Kaca (Karunia 
Cahaya Allah): Jurnal Dialogis 

Ilmu Ushuluddin 8, no. 2 (2019): 
4–20. 
https://doi.org/10.36781/kaca.v8i2.
3012 

Syukur, Yanuardi dan Guci, Arlen Ara. 
Buya Hamka; Memoar Perjalanan 
HidupSang Ulama. Solo: Tiga 
Serangkai, 2017. 

Taufik Hidayat, Zaky. Konsep Taubat 
Dalam Al-Qur’an Menurut Sayyid 
Quthb. (Skripsi UIN Sultan Syarif 
Kasim), 2010. 

Tim Redaksi Kamus Besar Bahasa 
Indonesia.  Kamus Besar Bahasa 
Indonesia.  Jakarta: Depdikbud 
Balai Pustaka 2002. 1202. 

Yazid, M. Konsep Sabar Dan Sholat 
Dalam Surah Al-Baqarah Ayat 45 
Dan 153 (Studi Komparatif 
Penafsiran Sayyid Qutb Dan Sa’id 
Hawwa). Skripsi UIN Sunan 
Ampel Surabaya, 2016.  



 
 
 
 
 
 
 
 

 

IMPLIKASI QIRA’AT DALAM PENAFSIRAN AL-QUR AN 
 

Achmad Mohammad Fikrudh Dhuha 
Pascasarjana. Fakultas Ushuluddin. Institut Agama Islam Negeri Kediri 

am1011119@gmail.com  
 

Informasi Artikel  Abstract 
Diajukan 
Diterima 

Diterbitkan 

: 12-12-2024 
: 12-24-2024 
: 01-01-2025 

 Seperangkat ilmu yang digunakan untuk memahami Al-
Qur’an lazim disebut Ulumul Qur’an. Sebagian yang 
tergolong di dalamnya adalah Ilmu Qira’at, secara garis 
besar merupakan ilmu cara baca. Walaupun, sejumlah 
ulama’ ahli Al-Qur’an ada yang menganggap bahwa qiraat 
merupakan kajian yang kurang menarik, karena kajian ini 
tidak bersentuhan langsung dengan kehidupan umat islam 
sehari-hari. Namun demikian, justru yang diperhatikan 
adalah sejauh mana wacana qiraat mampu memberi kita 
manfaat, khususnya berkaitan tafsir ayat-ayat hukum, dan 
lainnya. Oleh karena itu kita perlu pemahaman, 
pengetahuan dan hal-hal yang menyangkut qiraat. Qira’at 
Mutawatirah bukanlah hasil ijtihad seseorang, ia adalah 
wahyu yang diterima Nabi Muhammad SAW dari Allah 
melalui perantara Jibril, lalu dibacakannya kepada para 
sahabat Nabi, kemudian oleh para sahabat, secara berantai 
bacaan itu diajarkan kepada para tabi’in melalui talaqqi 
dan mushafah}ah yang pada akhirnya diterima oleh para 
imam qari’ yang kemudian meletakkan dasar-dasar 
bacaannya dan kaidah-kaidahnya berdasarkan apa yang 
telah mereka terima dari para tabiin guru-guru mereka. 
Oleh karenanya bacaan-bacaan ini lalu dinisbatkan kepada 
mereka. Qira’at tujuh yang dikenal sekarang memilik 
sanad bacaan (qira’at) yang bersambung dengan bacaan 
Rasulullah Saw. Seluruh qiraah tujuh juga mengambil 
sanad dari pembesar tabi’in dan sahabat yang ada di 
zamannya. Artikel ini bertujuan untuk membahas implikasi 
qira’at dalam penafsiran al-qur an, menggunakan metode 
penelitian kuantitatif yang ditulis berdasarkan kondisi dan 
situasi subjek yang diteliti. Dengan kajian pustaka, 
ditemukan bahwa paling tidak ada dua penafsiran yang 
menimbulkan ijtihad hukum serta urgensi dari ilmu Qira’at 
itu sendiri. 
Keywords: Qira’at, Tujuh, Mutawatirah 
 

  Copyright C 2025 MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Bisnis Hadis. All rights reserved 

Editorial Office :  
MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Hadis  
Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng Jombang   



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

A
PENDAHULUAN 

Qira’at Al-Qur’an sejak lama telah 
mendapatkan porsi perhatian yang besar dari 
para ulama, berbagai macam usaha mereka 
dalam mengkaji dan melestarikan bacaan-
bacaan ini, mereka menyusun berbagai kitab 
yang memuat tata cara bacaan (qira’at) 
tersebut baik dengan metode al-Jam’iy 
(penggabungan) maupun at-Tafridi (satu 
persatu) yang memuat karakteristik masing-
masing bacaan dan cara membacanya. Abad 
pertama dan abad kedua hijriah adalah masa 
yang sangat berpengaruh dalam penyebaran 
qira’ah sab’ah. Tercatat pada dua abad ini, 
akulturasi budaya dan peradaban berkembang 
sangat pesat. Pengajaran Al-Qur’an pun telah 
menyebar merata di berbagai wilayah umat 
Islam saat itu. 

 Perluasan wilayah Islam dan penyebaran 
Al-Qur’an oleh para sahabat dan umat di 
berbagai kota telah menyebabkan munculnya 
berbagai jenis qira’ah. Para ulama menulis 
qira'at-qira'at ini, dan beberapa di antaranya 
menjadi terkenal, yang menghasilkan tujuh 
qira'at, sepuluh qira'at dan empat belas istilah 
qira'at. Beberapa faktor yang melatar-
belakangi perbedaan qira'at antara lain: 
syakal, harokat atau surat. Karena manuskrip 
Itu tidak berguna sebelumnya syakal dan 
harokat, kemudian imam qira'at membantu 
memberikan bentuk-bentuk qira'at. Nabi 
sendiri mengutarakan versi qira'at kepada 
para sahabat. Adanya pengakuan Nabi (taqrir) 
tentang berbagai versi qira'ah turut 
mendukung. Perbedaan bacaan riwayat para 
sahabat Nabi ketika membaca kitab suci lebih 
dikarenakan perbedaan dialek (lahjah) dari 
berbagai elemen etnis Arab zaman Nabi. 

Tentu fenomena ini menjadi sebuah 
tantangan baru bagi para Ulama. Sebab pada 
masa sahabat, Al-Qur’an diajarkan dengan 
musyafahah yaitu guru membacakan kepada 
murid kemudian murid mengulangi 
bacaannya di depan guru. Seiring berjalannya 
waktu, para ulama melihat harus ada sebuah 

penulisan baku tentang cara baca Al-Qur’an 
yang telah diajarkan oleh para guru mereka. 

Hal ini disebabkan oleh semakin besarnya 
cakupan wilayah umat Islam. Di mana 
banyak orang-orang dari berbagai suku 
bangsa dari luar negeri Timur Tengah yang 
mulai belajar agama Islam. Sehingga mereka 
juga mulai belajar cara baca Al-Qur’an. 
Qira'ah sab'ah pertama kali muncul pada 
Hijriyah pada abad ke-3. Pada masa Khalifah 
Al-Ma'mun, minat mempelajari qiro'ah 
sedang menurun. Pembatasan angka tujuh (7) 
ini berawal dari pemikiran seorang ahli qira'at 
dan ulama asal Bagdad, Ibnu Mujahid, yang 
karyanya berjudul Kitab as-Sab'ah. Bahkan, 
sebelum Ibn Mujahid (Ibn Mujahid), 
beberapa ulama menulis buku tentang Qiroat 
dengan batasan tertentu. 

Rasulullah Saw menyuruh umatnya untuk 
membaca Al-Qur’an sebagaimana cara baca 
yang dipakai oleh bangsa Arab khususnya 
dalam makharijul huruf agar bacaan Al-
Qur’an tetap terjaga walaupun para pemeluk 
Islam di berbagai penjuru.4 Bukan hanya 
orang Arab. Perbedaan qira’at karena 
perbedaan antara qira’at dan taqrir  Nabi 
Muhammad menentang berbagai qiraat, 
berbagai qira’at yang diturunkan oleh Allah 
SWT, Ada perbedaan bahasa atau dialek. 
Penting untuk mempelajari berbagai qira’at 
Dan memiliki pengaruh yang besar dalam 
memperoleh istinbath hukum dari Al-Qur’an. 

 
PEMBAHASAN 
a. Pengertian Qira’at 

Qira’at secara etimologi merupakan isim 
mashdar dari kata ًةءَآرَقِ -أرَقَْی -َ أرََق   yang 
artinya baca, membaca. Sedangkan secara 
terminologi telah dikemukakan oleh para 
pakar Al-Qur’an, diantaranya : 

1. Menurut az-Zarqani dalam kitab 
Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum Al-Qur’an 
sebagaimana yang dikutip oleh 
Hasanuddin AF, qira’at adalah 
perbedaan lafal-lafal Al-Qur’an baik 



 

 

menyangkut penyebutan huruf 
maupun cara pengucapan huruf-huruf 
tersebut. 

2. Menurut Imam Syihabbuddin al-
Qatalani dalam kitab Lataif al-Isyarat 
fi Funun al-Qira’at sebagaimana yang 
dikutip oleh Nur Faizah, menjelaskan 
bahwa qira’at adalah suatu ilmu untuk 
mengetahui kesepakatan serta 
perbedaan para ahli qira’at (cara 
pengucapan lafad Al-Qur’an) yang 
menyangkut aspek lughat, i’rab, 
hadzf, isbat, fasl, wasl yang diperoleh 
dengan cara periwayatan. 

3. Menurut Ali as-Sabuni dalam kitab at-
Tibyan fi ‘Ulum Al-Qur’an qira’at 
adalah salah satu aliran dalam 
mengucapkan Al-Qur’an yang dipakai 
oleh salah satu imam qura’ ang 
berbeda dengan lainnya dalam hal 
ucapan berdasarkan sanad-sand 
sampai kepada Rasul. 

Jadi disimpulkan dari beberapa pendapat 
diatas bahwa qira’at adalah ilmu yang 
membahas tentang perbedaan cara 
pengucapan lafadz-lafadz, metode dan riwayat 
Al- Qur’an yang disandarkan oleh tujuh imam 
qurra’ sebagai suatu madzab yang berbeda- 
beda dengan yang lainnya. 
b. Syarat-Syarat Qira’at dikatakan shahih 

Untuk menangkal penyelewengan qira’at 
yang sudah muncul, para imam dari kalangan 
salaf maupun khalaf telah menetapkan syarat 
qira’at dapat dikatakan shahih. Menurut Al-
Jaziri dalam kitabnya An-Nasyr sebagaimana 
yang dikutip oleh Muhammad bin Alawi Al-
Maliki Al-Hasni, sebagai berikut : 
1. Qira’at harus sesuai dengan kaidah-

kaidah bahasa Arab 
2. Qira’at tidak menyalahi rasm utsmani 
3. Memiliki sanad yang sahih 

(diriwayatkan oleh rawi yang adil dan 
dhabit) serta diriwayatkan secara 
mutawatir). 

Jadi apabila ketiga persyaratan tersebut 
tidak terpenuhi, maka qiraah itu kualitasnya 
dhaif (lemah), walaupun berasal dari tujuh 
imam. Inilah aturan shahih yang telah 

ditetapkan oleh imam-imam, baik dari 
kalangan salaf maupun khalaf.  
c. Macam bentuk Qira’at dan 

pembagiannya 
Macam-macam tingkatan qira’at menurut 

Ibnu Al-Jaziri sebagaimana yang dikutip oleh 
Ahmad Syadzali dan Ahmad Rofi’i itu ada 
enam macam, yaitu sebagai berikut : 

رتِاوََتمُلا  .1  adalah qira’at yang 
diriwayatkan oleh sejumlah 
periwayatan yang banyak dari 
periwayatan yang banyak pula 
sehingga mereka tidak mungkin 
sepakat untuk berdusta. Qira’at yang 
tergolong mutawatir, yaitu qira’at 
sab’ah. Qira’ah mutawatir ini adalah 
qira’at yang sah dan resmi sebagai Al-
Qur’an dan dapat dijadikan hujjah. 

روْھُشْمَلا  .2  adalah qira’at yang sanad-
nya sahih yang diriwayatkan oleh 
orang banyak, akan tetapi tidak sampai 
tingkatan mutawatir. Disamping itu 
sesuai dengan kaidah bahasa Arab dan 
rasm utsmaniy. Qira’at ini dinisbatkan 
kepada 3 Imam terkenal yaitu: Abu 
Ja’far ibn Qa’qa al-Madani, Ya’qub al-
Hadrami, Khalaf al-Bazzar. 

داحَلآا  .3  adalah qira’at yang tidak 
mencapai derajat masyhur, sanad-
nya sahih, akan tetapi menyalahi rasm 
utsmaniy atau pun kaidah bahasa Arab. 
Qira’at ini tidak sah dibaca sebagai 
riwayat yang dikeluarkan oleh hakim 
dari jalur Ashil Al-Jahdari dari Abi 
Bakrah yang menyebutkan bahwa 
Nabi SAW, membaca ayat: 

ٍ يّرَِقاَبعَوَ رٍضْخُ فٍرَاَفرَ ىَلعَ نَیْئِكَِّتمُ
 نٍاسَحِ

Lafadz َفٍرَاَفر  dan ٍَيّرَِقاَبع  pada 
qira’at mutawatir dibaca َفٍرَفْر  
dan ٍَيّرَِقبْع . 

ذْاشَلا  .4  (menyimpang) adalah qira’at 
yang sanadnya tidak sahih. Seperti 
qira’at ibnu Al-Sumaifi’: 

 كََفلْخَ نْمَلِ نَوْكَُتلِ كَنَِدَببِ كَیْجَِّنُن مَوَْیلْاَف
  ࣖ نَوُْلفِغَٰل اَنِتیٰاٰ نْعَ سِاَّنلا نَمِّ ارًیِْثكَ َّنِاوًَۗ ةَیاٰ



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

Lafadz كَیْجَِّنُن  itu dibaca dengan 
h}a’ bukan dengan jim. Qira’at 
ini tidak dapat dijadikan 
pegangan dalam bacaan dan 
bukan termasuk Al-Qur’an. 

عوْضُوْمَلا  .5  (palsu) yaitu qira’at yang 
hanya dinisbatkan kepada orang 
seseorang tanpa asal-usul yang tidak 
sama sekali. Misalnya qira’at yang 
dikumpulkan oleh Muhammad Jafar 
Al-Khuza’i dan ia mengatakannya 
bersumber dari Abu Hanifah yang 
berbunyi: 

 ءَآمََلُعلْا هِدِاَبعِ نْمُِ الله ىشَخَْی امََّنإِ
Pada ayat di atas sebenarnya pada 
lafadz الله itu berharakat fathah dan 

ءآمََلُعلْا  itu berharakat dhommah. 
Lafad ءآمََلُعلْا  itu seharusnya menjadi 
fa’il (subjek) bukan maf’ul (obyek). 
Menurut Imam As-Suyuthi yang 
dikutip oleh Muhammad bin Alawi Al-
Maliki Al-Hasni, beliau menambahkan 
satu macam qira’at yaitu : 

جْرَدْمُلا  .6  adalah adanya sisipan pada 
bacaan yang berfungsi sebagai 
tafsir atau penjelas terhadap suatu 
ayat. Contoh qira’at Abi Waqqash 
yaitu: 

ٌ ةَأرَمْاوَِاً ةَلَلاكَ ثُرَوُْی لٌجُرَ نََاك نْاِوَ
  )12 :4(ءاسنلا( مٍُّأ نْمِ تٌخُْا وَْا خٌَاُ ھَلوَ

Tambahan kalimat ِمٍُّأ نْم  sebagai 
penjelasan terhadap ayat tersebut. 
Jadi penjelasan diatas menjelaskan 
macam-macam tingkatan qira’at 
berdasarkan jumlah sanad dalam 
periwayatan qira’at dari Nabi SAW. 

d. Pembagian Qira’at Sesuai Tingkatan 
Berikut ini adalah pembagian tingkatan 

qiraat para imam qiraat berdasarkan 
kemutawatiran qiraat tersebut, para ulama 
telah membaginya ke dalam 3 (tiga) kategori. 
Pertama, qira’at yang telah disepakati 
kemutawatirannya tanpa ada perbedaan 
pendapat di antara para ahli Qira’at yaitu 
para imam Qira’at yang tujuh orang (Qira’at 
Sab’ah). Kedua, qira’at yang diperselisihkan 
oleh para ahli Qira’at tentang 

kemutawatirannya, namun menurut pendapat 
yang shahih dan masyhur qiraat tersebut 
mutawatir, yaitu Qira’at para imam Qira’at 
yang tiga; imam Abu Ja’far, Imam Ya’kub 
dan Imam Khalaf. 

Ketiga, Qira’at yang disepakati ketidak 
mutawatirannya (Qira’at Syaz) yaitu Qira’at 
selain dari Qira’at para imam yang sepuluh 
(Qira’at ‘Asyarah). Qiro'ah Sab'ah atau tujuh 
bacaan adalah macam-macam cara membaca 
Al Qur'an yang berbeda. disebut tujuh bacaan 
adalah karena ada tujuh imam Qiro'ah yang 
masyhur (terkenal) dan masing-masing 
memiliki langgam bacaan tersendiri. 

Pada tujuh imam Qiro'ah tersebut masing-
masing memiliki dua orang murid yang 
bertindak sebagai perawi. tiap perawi 
tersebut juga memiliki perbedaan dalam cara 
membaca Al Quran. adapun perbedaan cara 
membaca tersebut, tidaklah semata-mata 
karena dibuat-buat baik oleh imam maupun 
perawinya. cara membaca tersebut 
merupakan sesuai dengan apa yang diajarkan 
oleh Rasulullah SAW, dan memang seperti 
itulah Al Quran diturunkan. 

Terdapat banyak hadits dalam berbagai 
riwayat yang intinya menyatakan, bahwa Al-
Qur’an diturunkan dalam tujuh huruf, 
diantaranya adalah hadits berikut : 

 ھنا امھنع الله يضر ساّبع نبا نع
 ھیلع الله ىلص الله لوسر لاق :لاق
 ارف فرح ىلع لیربج ينأرقأ :ملسو
 ىتح ىندیزیو هدیزتسا لزأ ملف ھتعج
 .فرحا ةعبس ىلا ىھتنا

“Dari Ibnu Abbas r.a. bahwa ia 
berkata: “Berkata Rasulullah SAW: 
“Jibril membacakan kepadaku atas 
satu huruf, maka aku kembali 
kepadanya, maka aku terus-menerus 
minta tambah dan ia menambahi 
bagiku hingga berakhir sampai tujuh 
huruf.” (HR. Bukhari Muslim). 

 :ملسو ھیلع الله ىلص الله لوسر لاق مث
 فرحا ةعبس ىلع لزنا نأرقلا اذھ نا
 .ھنم رسیت ام اوأرقاف



 

 

“Bersabda Rasul SAW: 
“Sesungguhnya Al-Qur’an ini 
diturunkan atas tujuh huruf, maka 
bacalah kamu mana yang mudah 
daripadanya.” (HR. Bukhari 
Muslim) 

Adapun mengenai makna dari "tujuh 
huruf " tersebut ada dua pendapat yang kuat. 
pertama adalah tujuh macam bahasa dari 
Bahasa Arab mengenai satu makna, yaitu: 
Quraisy, Hudzail, Saqif, Hawazin, Kinanah, 
Tamim, dan Yaman. Diumpamakan kalau 
dulu menggunakan ejaan yang lama bahasa 
Indonesia "Doeloe" dengan ejaan yang telah 
disempurnakan menjadi "Dulu" lafadz 
berbeda dengan bunyi yang sama. Maka 
Tulisan "Doeloe" dirubah menjadi "Dulu" 
tulisannya berubah tapi bacaannya sama. 
Padahal Bahasa Indonesia adalah Bahasa 
Pemersatu Bangsa. 

Hikmah diturunkannya Al Qur’an dengan 
tujuh huruf antara lain memudahkan bacaan 
dan hafalan bagi bangsa ummi (bahasa Arab 
sebagai bahasa induk), bukti kemukjizatan 
Al-Qur’an dari sisi kebahasaan orang Arab 
dan kemukjizatan dalam aspek makna dan 
hukum ( ketujuh huruf tersebut memberikan 
deskripsi hukum yang dikandung Al Qur’an 
dengan lebih komprehensif dan universal). 
Qiro`ah Sab`ah adalah Qiro`ah Utsmani. 

Pendapat yang paling masyhur mengenai 
penafsiran "Tujuh Huruf" adalah pendapat 
Ar-Razi yang dikuatkan oleh Az-Zarkani dan 
didukung oleh jumhur ulama. Berikut adalah 
Tujuh Imam yang sudah tidak diragukan lagi 
kemasyhurannya. 
1. Imam Nafi. Nama lengkapnya adalah 

Abu Ruwaim Nafi’ ibnu Abdurrahman 
ibnu Abi Na’im al-Laitsy. asalnya dari 
Isfahan. Dengan kemangkatan Nafi’ 
berakhirlah kepemimpinan para qari di 
Madinah al-Munawwarah. Ia wafat pada 
tahun 169 H. Perawi Imam Nafi' yaitu 
Qalun ( wafat pada tahun 12 H ) dan 
Warasy ( wafat pada tahun 197 H ). 

2. Ibnu ‘Amir. Nama lengkapnya adalah 
Abdullah al-Yahshshuby. Ia seorang 
Qadhi (hakim) di Damaskus pada masa 

pemerintahan Walid ibnu Abdul Malik. 
Pannggilannya adalah Abu Imran. ia 
adalah seorang tabi’in. belajar qira’ah 
dari Al-Mughirah ibnu Abi Syihab al-
Mahzumy dari Utsman bin Affan dari 
Rasulullah SAW. Ia Wafat di Damaskus 
pada tahun 118 H. Perawi Ibnu 'Amir : 
Hisyam dan Ibnu Dzakwan. 

3. Ibnu Katsir. Nama lengkapnya adalah 
Abu Muhammad Abdullah Ibnu Katsir 
ad-Dary al-Makky. ia adalah imam dalam 
hal qira’ah di Makkah, ia adalah seorang 
tabi’in yang pernah hidup bersama 
sahabat Abdullah ibnu Jubair, Abu Ayyub 
al-Anshari dan Anas ibnu Malik. ia wafat 
di Makkah pada tahun 120 H. Perawi 
Ibnu Katsir ada al-Bazy ( wafat pada 
tahun 250 H ) dan Qunbul (wafat pada 
tahun 291 H. 

4. ‘Ashim al-Kufy. Ia bernama lengkap 
‘Ashim ibnu Abi an-Nujud al-Asady. 
Disebut juga dengan Ibnu Bahdalah. 
Panggilannya adalah Abu Bakar. ia 
adalah seorang tabi’in yang wafat pada 
sekitar tahun 127-128 H di Kufah. Perawi 
‘Ashim al-Kufy ada Syu’bah (wafat pada 
tahun 193 H ) dan Hafsah (wafat pada 
tahun 180 H ). 

5. Abu Amr juga mewarnai imam Qiroat. 
Nama lengkapnya adalah Abu ‘Amr 
Zabban ibnul ‘Ala’ ibnu Ammar al-
Bashry seorang guru besar pada rawi. 
Disebut juga sebagai namanya dengan 
Yahya. Menurut sebagian orang nama 
Abu Amr itu nama panggilannya. Ia 
wafat di Kufah pada tahun 154 H. Perawi 
Abu Amr adalah ad-Dury (wafat pada 
tahun 246 H ) dan as-Susy (wafat pada 
tahun 261 H ). 

6. Hamzah al-Kufy. Nama lengkapnya 
adalah Hamzah Ibnu Habib Ibnu ‘Imarah 
az-Zayyat al-Fardhi ath-Thaimy seorang 
bekas hamba ‘Ikrimah ibnu Rabi’ at-
Taimy. dipanggil dengan Ibnu ‘Imarh. 
wafat di Hawan pada masa Khalifah Abu 
Ja’far al-Manshur tahun 156 H. Perawi 
Hamzah al-Kufy, yaitu Khalaf ( wafat 
tahun 229 H ) dan Khallad (wafat tahun 
220 H). 

7. Al-Kisaiy. Nama lengkapnya adalah Ali 
Ibnu Hamzah. seorang imam nahwu 
golongan Kufah. Dipanggil dengan nama 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

4 

Abul Hasan. menurut sebagiam orang 
disebut dengan nama Kisaiy karena 
memakai kisa pada waktu ihram. Ia wafat 
di Ranbawiyyah yaitu sebuah desa di 
Negeri Roy ketika ia dalam perjalanan ke 
Khurasan bersama ar-Rasyid pada tahun 
189 H. Perawi Al-Kisaiy ada Abul Harits 
(wafat pada tahun 424 H) dan ad-Dury 
(wafat tahun 246 H). 
Para ulama juga memilih tiga orang 

selainnya yang Qira’atnya dipandang shahih 
dan mutawattir sehingga jumlahnya menjadi 
10 orang imam Qira’at atau lebih dikenal 
dengan istilah "al-Qurra' al-asyrah", yaitu 
Qira’at para imam tujuh di atas dan ditambah 
Qira’at yang tiga; imam Abu Ja’far, Imam 
Ya’kub dan Imam Khalaf. Qira’at di luar 
yang sepuluh ini dipandang syadz. Pengertian 
Rawi adalah orang yang meriwayatkan atau 
memberitakan, sementara pengertian sanad 
adalah mata rantai persambungan periwayat. 
Dari kesepuluh Imam, yang paling banyak 
dianut oleh qari' Indonesia adalah Imam 
Ashim (no.5). Bacaannya diriwayatkan oleh 
Imam Hafs dan diajarkan kepada murid-
muridnya sehingga riwayat ini sampai 
kepada Imam Muhammad bin Muhammad 
bin Muhammad al-Jazari yang selama ini kita 
kenal sebagai pengarang kitab tajwid 
"Jazariyah" yang sudah banyak dipelajari di 
kalangan santri. 

Pemilihan imam Qira’at yang tujuh itu 
dilakukan oleh ulama pada abad ke-3 
Hijriyah. Bila tidak demikian, maka 
sebenarnya para imam yang dapat 
dipertanggungjawabkan ilmunya itu cukup 
banyak jumlahnya. Pada permulaan abad ke-
2 umat Islam di Basrah memilih imam 
Qira’at Imam Ibn Amr dan Ya'qub, di Kufah 
orang-orang memilih qiraat Ibn Amir, di 
Makkah mereka memilih qiraat Ibn Katsir, 
dan di Madinah mereka memilih qiraat Nafi'. 
Mereka itulah tujuh orang qari'. 

Tetapi pada permulaan abad ke-3, Abu 
Bakar bin Mujahid, guru Qira’at penduduk 
Iraq, dan salah seorang yang menguasai 
Qira’at, yang wafat pada 334 H. menetapkan 

nama al-Kisa'iy dan membuang nama Ya'kub 
dari tujuh kelompok qari tersebut. 
e. Latar Belakang Munculnya Qira’at 

Beberapa faktor yang melatar belakangi 
timbulnya perbedaan qira’at Al-Qur’an  
menurut Abdul Hadi al-Fadli dalam kitab Al-
Qira’ah Al-Qur’aniyah sebagaimana yang 
dikutip oleh Nur Faizah, perbedaan qira’at 
disebabkan oleh beberapa hal. 
1. Karena perbedaan qira’at Nabi 

Muhammad dalam membaca dan 
mengajarkan Al-Qur’an dengan 
beberapa versi. 

2. Karena adanya taqrir (pengakuan) Nabi 
Muhammad terhadap berbagai macam 
qira’at. 

3. Karena berbedanya qira’at yang 
diturunkan Allah SWT kepada Nabi 
Muhammad melalui perantara malaikat 
Jibril.  

4. Karena adanya riwayat dari sahabat 
menyangkut berbagai versi qira’at yang 
ada. 

5. Karena adanya perbedaan lahjah atau 
dialek kebahasan masyarakat Arab pada 
masa turunnya Al-Qur’an. 

Jadi dari kelima penyebab berbedaan 
qira’at diatas, pada prinsipnya sama yaitu 
bahwa sumber penyebab adanya perbedaan 
qira’at Al-Qur’an adalah bermuara kepada 
Nabi SAW. 
f. Implikasi Perbedaan Qira’at 

1. Contoh perbedaan qira’at sebagai 
penggabungan dua ketentuan hukum 
yang berbeda. Seperti firman Allah: 

 . . . . نَرْھُطَْی ىّتحَ َّنھُ وُْبرَقَْتً لاوَ . . .
“...dan janganlah kamu mendekati 
mereka, sebelum mereka suci. apabila 
mereka Telah suci....” (Qs. Al-
Baqarah: 222) 
Ayat tersebut merupakan larangan 
larangan bagi seorang suami, dari 
melakukan hubungan seksual dengan 
isterinya dalam kedaan haid. Lafadz 

نرھطی  menurut beberapa Imam ada 2 
qira’ah, yaitu: 
a. Menurut Imam Nafi’, Imam Abu 

‘Amrin, Imam Ibnu Katsir, Imam 
Ibnu Amir, Imam ‘Ashim dalam 
riwayat Imam Hafsh dibaca 



 

 

نَرْھُطَْی  yang berarti “darah 
mereka berhenti”. Jadi isteri yang 
haid tidak boleh di-jima’ sampai 
berenti darah haidnya, meskipun 
belum mandi jinabah. 

b. Menurut Imam Hamzah, Imam 
Kisai, Imam ‘Ashim dalam 
riwayat Abu Bakar dibaca نَرَّْھَّطَی  
(yathahharna) yang berarti 
“darah mereka berhenti dan 
sudah mandi jinabah”. Jadi isteri 
yang haid tidah boleh di-jima’ 
sampai berhenti darah haidnya 
dan harus sudah mandi. 
Jadi menurut Jumhur Ulama’ 
Lafadz yang dibaca tasydid  

نَرَّْھطََی  (yathahharna) itu 
menjelasakan maknanya lafadz 
yang dibaca takhfif نَرْھُطَْی  
(yathhurna). 

2. Contoh perbedaan qira’at sebagai 
hujjah bagi sementara ulama’ untuk 
memperkuat pendapatnya mengenai 
sesuatu masalah hukum. Seperti 
firman Allah: 

 ءًامَ اوُْدجَِت مَْلَف ءَاسَِّنلا مُُتسْمَل وَْا . . .
 . . . اًبِّیطَ اًدیْعِصَ اوْمَُّمَیَتَف

“...atau menyentuh perempuan, lalu kamu 
tidak memperoleh air, Maka 
bertayammumlah dengan tanah yang baik 
(bersih)...” (Qs. al-Maidah: 6) 

Ayat diatas menjelaskan, bahwa salah satu 
penyebab yang mengharuskan seseorang 
bertayamum dan dalam kondisi tidak ada air, 
yaitu apabila telah menyentuh wanita (  مُُتسْمَل

ءَاسَِّنلا ). 
Sementara itu Imam Ibn Katsir, Nafi, 

‘Ashim, Abu Amr dan Ibnu Amir, membaca 
( ءَاسَِّنلا مُُتسْمََلا ). Sedangkan Imam Hamzah 

dan al-Kisa’i, membaca ( ءَاسَِّنلا مُُتسْمََل ). 

Qira’at ( ءَاسَِّنلا مُُتسْمََل ) ada tiga versi 
pendapat para ulama’ mengenai makna 
( مُْتسْمََل ) yaitu bersetubuh, bersentuh, dan 
bersentuh serta bersetubuh. Demikian pula 
makna ( مُْتسْمََلا ) menurut kebanyakan ulama’.  

Sehubung dengan ini, para ulama’ berbeda 
pendapat mengenai makna ( مُْتسْمَلاَ ) yaitu: 
a. Ibn Abbas, al-Hasan, Mujahid,Qatadah 

dan Abu Hanifah berpendapat bahwa 
yang dimaksud adalah “bersetubuh”. 

b. Ibn Mas’ud, Ibn Umar, al-Nakha’i dan 
Imam Syafi’i berpendapat bahwa yang 
dimaksud adalah “bersentuhan kulit” 
(baik dalam bentuk persetubuhan 
maupun dalam bentuk yang lainnya). 

Dalam kaitan ini al-Razi berkomentar 
yang dikutip oleh Hasanuddin, bahwa 
pendapat terakhir lebih kuat, karena kata al-
lums dalam qira’at ( ءَاسَِّنلا مُُتسْمَلوَْا ), makna 
hakikinya adalah “menyentuh dengan 
tangan”. Sementara itu, kata al-mulamasat 
( ةسَمَلاَمَلا ) dalam qira’at ( ءَاسَِّنلا مُُتسْمَلاوَْا ) 
makna hakikinya adalah “saling menyentuh”, 
dan bukan bersetubuh. 

Dari uraian diatas bahwa perbedaan 
qira’at diatas hanya berpengaruh terhadap 
cara istinbath hukum dimana menurut 
sebagian ulama’, versi qira’at (  مُُتسْمَلوَْا

ءَاسَِّنلا ) sedikit lebih mempertegas pendapat, 
yang menyatakan bahwa yang dimaksud 
dengan ( ءَاسَِّنلا مُُتسْمَلاوَْا ) dalam ayat tersebut 
adalah al-Lums dalam arti hakikinya yaitu 
“bersentuhan kulit”. Hal ini karena kata al-
lums tidak sepopuler kata al-mulamasat 
dalam kepemilikan arti “bersetubuh”. 

Dalam hal ini batal wudhu orang yang 
menyentuh atau bersentuhan dengan sengaja 
anggota tubuh laki-laki dan wanita. Hal ini 
mengingat arti hakiki dari kata ( مُُتسْمََل ) yaitu 
“menyentuh” dan arti hakiki dari kata 
( مُُتسْمَلاَ ) yaitu “bersentuhan”. 

 
g. Urgensi Mempelajari Qira’at 

Menurut Syekh Manna’ Al-Qaththan 
dalam kitab Mabahits fi ‘Ulumil Qur’an  
mempelajari ilmu qira’at mengandung 
banyak faedah sebagai berikut : 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

6 

1. Dapat mengetahui betapa terjaganya 
dan terpeliharanya Kitab Allah dari 
perubahan dan penyimpangan. 

2. Dapat mempermudah dalam membaca 
Al-Qur’an. 

3. Dapat mengetahui bukti kemukjizatan 
Al-Qur’an dari segi kepadatan makna. 

4. Penjelasan terhadap sesuatu yang 
kemungkinan masih global dalam 
qira’at yang lain. 

Dengan demikian mempelajari 
qira’at sangatlah penting, terutama dalam 
memudahkan untuk membaca Al-Qur’an 
dan juga dapat mengetahui keragaman 
bacaan Al-Qur’an. 

 
 
PENUTUP 

Qira’at adalah perbedaan cara 
pengucapan lafadz, metode dan riwayat Al-
Qur’an yang disandarkan oleh tujuh imam 
qurra. Syarat qiraah shahih yaitu harus sesuai 
dengan kaidah bahasa Arab, sesuai dengan 
rasm utsmani, dan memiliki sanad shahih. 
Macam-macam tingkatan qira’at yaitu 
mutawatir, masyhur, ahad, syadz, maudhu’ 
dan mudraj. Tokoh  qira’at sab’ah ada tujuh 
yaitu Ibnu ‘Amir, Ibn Katsir, ‘Ashim, Abu 
Amr, Hamzah, Nafi’ dan al-Kisa’iy. 

Timbulnya perbedaan qira’at disebabkan 
karena perbedaan qira’at dan taqrir  Nabi 
Muhammad terhadap berbagai qira’at, 
berbedanya qira’at yang diturunkan Allah 
SWT, adanya perbedaan lahjah atau dialek 
bahasa. Mempelajari perbedaan qira’at 
sangatlah penting  dan sangat berpengaruh 
terhadap pengambilan istinbath hukum dari 
Al-Qur’an. 

Pengertian al-ahruf alsab’ah jauh lebih 
luas dari pada qira’at sab’ah yang mencakup 
tujuh varian bacaan sementara disana ada 
sebutan qira’at asyrah dan arba’ata asyar 
sebagaimana dalam al-Fatihah yang terdapat 
puluhan varian bacaan yang berbeda-beda.  
 
Daftar Pustaka 
Al-Maliki, Muhammad Alawi. Mutiara Ilmu-

Ilmu Al-Qur’an. Terjemahan 

Rosihon Anwar. Bandung: CV 

Pustaka Setia. 1983. 

Al-Qaththan, Manna’. Mabahits fi ‘Ulumil 

Qur’an. Riyadh: Mansyurat al-Ashri 

al-Hadits. 1973. 

AF, Hasanuddin. Perbedaan qira’at dan 

Pengaruhnya Terhadap Istinbath 

Hukum Dalam Al-Qur’an. Jakarta: 

PT Raja Grafindo Persada. 1995. 

Ash-Shiddieqy, M. Hasbi. 1972. Ilmu-ilmu 

al-Qur’an, Jakarta: Bulan Bintang. 

Asy’ari, Muhammad Hasyim. 2011. al-

Tanbihat al-Wajibat. Jombang: 

Maktabah Tebuireng. 

Ash-Shaabuuniy, Muhammad Ali. Studi Ilmu 

Al-Qur’an. Terjemahan Aminuddin. 

Bandung: CV Pustaka Setia. 1991. 

Faizah, Nur. Sejarah Al-Qur’an. Jakarta 

Barat: CV Arta Rivera. 2008. 

Munawwir, A W. Kamus Al-Munawwir 

Indonesia-Arab Terlengkap. 

Surabaya: Pustaka Progressif. 2007. 

Republik Indonesia, Kementrian Agama. Al-

Qur’an Terjemah, Jakarta, Sahabat, 

2014. 

Teungku, Muhammad Hasbi as-Siddieqy. 

Sejarah Pengantar Ilmu Al-Qur’an 

dan Tafsir. Semarang: Pustaka Rizki 

Putra. 2009. 

 

 

 
 

 
 



 
 
 
 
 
 
 
 

 

ANALISIS KOHESI DAN KOHERENSI DALAM WACANA TEKS 
MUKADIMAH TAFSIR JALALAIN 

 
1Abd Aziz, 2Fikri Maulana 

1Universitas PTIQ Jakarta, Email: abdaziz@ptiq.ac.id 
2Universitas PTIQ Jakarta, Email:  fikrimaulana@ptiq.ac.id 

 
Informasi Artikel  Abstract 
Diajukan 
Diterima 

Diterbitkan 

: 12-12-2024 
: 12-24-2024 
: 01-01-2025 

 Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis aspek kohesi 
dan koherensi dalam wacana Mukadimah Tafsir Jalalain, 
khususnya dari perspektif referensi endofora. Penelitian 
ini menggunakan metode analisis wacana dengan 
pendekatan metode agih. Teknik analisis mencakup 
Teknik Bagi Unsur Langsung (BUL), teknik ganti, 
parafrase, dan baca markah. Data utama penelitian ini 
adalah Mukadimah Tafsir Jalalain yang dikaji melalui 
Hasyiyah ‘Ala Tafsir Jalalain karya Ahmad bin 
Muhammad as-Shawi al-Maliki al-Khalwani. Penelitian 
ini menemukan bahwa referensi endofora dalam 
Mukadimah Tafsir Jalalain dapat diklasifikasikan 
menjadi beberapa jenis, seperti referensi anafora dan 
katafora. Hasil menunjukkan bahwa penggunaan kohesi 
referensi, baik personal maupun demonstratif, memiliki 
peran signifikan dalam membangun keterpaduan wacana. 
Referensi anafora ditemukan lebih dominan dibanding 
katafora, dengan pola pengacuan yang mengarah pada 
unsur-unsur yang telah disebutkan sebelumnya dalam 
teks. Analisis juga mengungkapkan bahwa aspek kohesi 
dan koherensi dalam wacana ini memberikan 
pemahaman yang lebih mendalam terhadap teks, 
sekaligus menunjukkan bagaimana struktur bahasa Arab 
memainkan peran penting dalam menciptakan 
keterpaduan dan keterkaitan makna. Kesimpulannya, 
referensi endofora dalam Mukadimah Tafsir Jalalain 
menunjukkan tingkat kepaduan linguistik yang tinggi, 
yang mendukung keberhasilan teks dalam 
menyampaikan gagasan utama secara jelas dan efektif. 
Keywords: Analisis Wacana, Kohesi, Koherensi, 
Referensi Endofora, Tafsir Jalalain  
 

 
Copyright C 2025 MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Bisnis Hadis. All rights reserved 

Editorial Office :  
MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Hadis  
Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng Jombang   



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

A

Pendahuluan  
Manusia adalah makhluk sosial 

yang membutuhkan orang lain atau 
bahkan makhluk lain. Orang lain 
dibutuhkan manusia guna 
melangsungkan kehidupannya. Dalam 
proses melangsungkan hidupnya, 
manusia akan melakukan interaksi 
antar sesamanya. Manusia akan 
membutuhkan bahasa dalam melakukan 
aktivitasnya dan bahasa tersebut 
menjadi alat komunikasi di antara 
mereka.  

Bahasa, sebagai kode yang 
disepakati oleh masyarakat, 
mewujudkan peradaban dan budaya 
manusia, memfasilitasi pertukaran ide 
dan emosi.1 Ini adalah produk sosio-
historis yang mencerminkan hubungan 
sosial, tradisi, dan sejarah etnis, penting 
untuk mengekspresikan dan 
melestarikan budaya.2 Perkembangan 
bahasa terkait dengan evolusi kognitif 
di Homo sapiens, memungkinkan 
berbagi produk imajinatif dan 
mendorong sosialisasi dalam 
komunitas.3 Bahasa berfungsi sebagai 
sarana komunikasi, memungkinkan 
individu untuk menyampaikan pikiran 
mereka dan bekerja sama melalui 
penguasaan kode linguistik.4 Fungsi 
intrinsik bahasa terletak pada perannya 
sebagai alat komunikasi, 
memungkinkan individu untuk 

 
1 Franco Fabbri, Alice Fabbro, and Cristiano 
Crescentini, “The Nature and Function of 
Languages,” Languages 7, no. 4 (2022): 303, 
https://doi.org/10.3390/languages7040303. 
2 Fauziah Nasution and Elissa Evawani 
Tambunan, “Language and Communication,” 
International Journal Of Community Service 1, 
no. 1 (2022): 1–10, 
https://doi.org/10.55299/ijcs.v1i1.86. 
3 Kavan Ahmadi, “Language Is a Collective 
Product of Mankind,” 2023, 67–72, 
https://doi.org/10.1163/9789004527256_008. 
4 Ekaterina Andreeva, “Language in the System 
of Cultural and Historical Formation of 
Personality,” Научный Альманах Стран 
Причерноморья 33, no. 1 (2023): 32–37, 
https://doi.org/10.23947/2414-1143-2023-33-1-
32-37. 

menyandikan dan bertukar pesan, 
sehingga meningkatkan interaksi dan 
kerja sama dalam masyarakat.5 

Seiring dengan berkembangnya 
peranan-peranan komunikasi yang 
diciptakan oleh bahasa tersebut, media 
yang digunakan dalam berkomunikasi 
juga mengalami perkembangan yang 
beraneka ragam. Pidato, percakapan, 
buklet, brosur, radio, buku, telepon, dan 
internet adalah bentuk-bentuk 
komunikasi yang telah berkembang dan 
meluas. Ada dua kategori utama bahasa 
ketika mempertimbangkan berbagai 
bentuk komunikasi tertulis dan lisan; 
bahasa lisan dan tulisan. Perkembangan 
media telah menyebabkan ledakan 
dalam penggunaan bahasa pada semua 
tingkatan, dari kata, frasa, klausa, 
kalimat, dan wacana. 

Menurut Tarigan, wacana 
didefinisikan sebagai satuan bahasa 
yang terlengkap dan tertinggi atau 
terbesar di atas kalimat atau klausa 
dengan koherensi dan kohesi tinggi 
yang berkesinambungan yang 
mempunyai awal dan akhir nyata 
disampaikan secara lisan atau tertulis.6 
Di dalam sebuah wacana terdapat ide, 
gagasan, konsep, dan pikiran yang 
terangkum dalam kalimat atau kalimat-
kalimat yang kohesif dan koheren, 
sehingga wacana dapat dipahami oleh 
pendengar atau pembacanya.7 
Sementara itu, realisasi wacana 
menurut Kridalaksana adalah karangan 
yang utuh (novel, buku, seri 
ensiklopedi, paragraf, kalimat atau kata 
yang membawa amanat yang lengkap.8   

 
5 Qurotul Aini, “Gangguan Keterlambatan 
Berbicara (Speech Delay) Pada Anak Usia 6 
Tahun Di RA An-Nuur Subang” 1, no. 1 (2022): 
8–17, https://doi.org/10.33511/ash-
shobiy.v1n1.8-17. 
6 Guntur Tarigan, Pengajaran Wacana 
(Bandung: Angkasa, 1987). 2. 
7 Sumarlan and Dkk, eds., Teori Dan Praktik 
Analisis Wacana (Surakarta: Pustaka Cakra, 
2003). 11. 
8 Harimurti Kridalaksana, Kamus Linguistik 
(Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1983). 179. 



 

 

Wacana merupakan sesuatu yang 
berkaitan dengan bentuk dan makna. 
Sejalan dengan pandangan bahwa 
wacana terdiri atas bentuk dan makna, 
kepaduan dari keduanya menjadi faktor 
yang paling penting dalam menentukan 
keterbacaan dan keterpahaman 
wacana.9 Sebagai pembawa kesatuan 
amanat lengkap, wacana haruslah 
memiliki kepaduan unsur-unsur 
pembentuknya. Kepaduan unsur 
tersebut meliputi kohesi dan koherensi. 
Wacana yang padu adalah wacana yang 
bersifat kohesif apabila dilihat dari segi 
hubungan bentuk atau struktur lahirnya 
dan bersifat koheren apabila dilihat dari 
segi hubungan makna atau struktur 
batinnya.10  

Merujuk dari realisasi wacana di 
atas, wacana dapat diklasifikasikan 
menjadi berbagai macam jenis menurut 
dasar pengelompokannya. 
Pengelompokan wacana berdasarkan 
dengan media yang digunakan dapat 
dikelompokkan menjadi dua, yaitu 
wacana lisan dan wacana tulis.11 
Wacana tulis dapat dipahami sebagai 
suatu wacana yang ditulis atau dicetak. 
Misalnya, wacana berupa buku, naskah, 
dan karangan.  

Chaer, berpendapat bahwa dalam 
suatu buku, naskah, dan karangan yang 
luas terdapat beberapa bagian-bagian 
yang lebih sempit. Dalam buku, 
naskah, dan karangan ilmiah misalnya 
dalam bentuk lahiriahnya harus 
dipenuhi beberapa unsur, yaitu bagian 
pelengkap pendahuluan, isi karangan, 
dan bagian pelengkap penutup. Dalam 
bagian pelengkap pendahuluan 
biasanya berisi kata pengantar, daftar 

 
9 Erdanova Sevara Anvarovna, “Discourse in 
Comparative Linguistics,” International Journal 
Of Literature And Languages 03, no. 05 (2023): 
25–28, 
https://doi.org/10.37547/ijll/volume03issue05-
06. Guntur Tarigan, Pengajaran Wacana. 96. 
10 Sumarlan and Dkk, Teori Dan Praktik 
Analisis Wacana. 23. 
11 Mulyana, Kajian Wacana: Teori, Metode, 
Dan Aplikasi Prinsipprinsip Analisis Wacana 
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2005). 51-53. 

isi, halaman pengesahan, halaman 
persembahan, gambar, dan tabel.12   

Kata pengantar merupakan 
karangan pendahuluan yang terletak 
dalam bagian dari bagian pelengkap 
pendahuluan. Sederhananya, kata 
pengantar berfungsi sebagai teks 
pengantar yang memberikan informasi 
kepada pembaca tentang buku, artikel, 
atau esai. Dilihat dari definisinya, kata 
pengantar berfungsi sebagai suatu 
tulisan pengantar agar pembaca dapat 
mengetahui, dan memahami isi buku, 
naskah, dan karangan tersebut. Oleh 
sebab itu, penulis mampu menjalin 
kepaduan tulisan dalam kata 
pengantarnya.         

Struktur wacana yang kohesif 
sangat penting bagi pembaca untuk 
memahami gagasan dan pikiran dalam 
kata pengantar; ini berarti bahwa 
kalimat-kalimat harus memiliki 
hubungan yang jelas dan konsisten satu 
sama lain, dan bahwa maknanya harus 
menyatu untuk membentuk keseluruhan 
yang lengkap. Berdasarkan kedua 
pertimbangan ini, kekohesifan 
merupakan komponen penting dalam 
pengembangan wacana yang lengkap 
dan koheren, karena melalui cara-cara 
kohesifnyalah struktur logis wacana 
dapat diidentifikasi. 

Berlandaskan pemaparan di atas, 
penelitian tentang kekohesian dan 
kekoherensian dalam wacana 
mukadimah sangat diperlukan. Dalam 
penelitian ini, kohesi dibatasi hanya 
pada aspek kohesi referensi dalam 
wacana teks Muqaddimah dalam Tafsir 
Jalalain. Buku yang diacu adalah 
Hasyiyah ‘ala Tafsir Jalalain, karya 
Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-
Maliki al-Khalwani, Beirut, Dar al-Jail, 
juz I. 

 
Metode Penelitian  

Yang menjadi bahan penelitian 
adalah wacana teks Muqaddimah dalam 
Tafsir Jalalain. Buku yang diacu 
adalah Hasyiyah ‘ala Tafsir Jalalain, 

 
12 Abdul Chaer, Linguistik Umum (Jakarta: 
Rineka Cipta, 1994). 272-273. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

karya Ahmad bin Muhammad as-Shawi 
al-Maliki al-Khalwani, Beirut, Dar al-
Jail, juz I.13 Metode analisis data yang 
digunakan adalah metode agih. Teknik 
pada metode agih yang digunakan 
adalah teknik bagi unsur langsung 
(selanjutnya disebut BUL) sebagai 
teknik dasarnya, dengan teknik lanjutan 
berupa teknik ganti, parafrase, dan baca 
markah. Teknik BUL dianggap sebagai 
teknik dasar karena cara yang 
digunakan pada awal analisis adalah 
membagi satuan lingual datanya 
menjadi beberapa bagian atau unsur 
dan unsur-unsur itu dipandang sebagai 
bagian yang langsung membentuk 
satuan lingual yang dimaksud. Teknik 
ini bertujuan untuk memperjelas fungsi 
masing-masing unsur dalam kalimat. 
Teknik ganti digunakan untuk 
membuktikan kesamaan unsur pada 
kohesi penggantian, yaitu dengan 
mengganti satuan kebahasaan tertentu 
di dalam suatu konstruksi dengan 
satuan kebahasaan lain di luar 
konstruksi tersebut. Teknik parafrase 
digunakan untuk membuktikan adanya 
pelesapan dalam suatu kalimat, yaitu 
dengan mengubah kalimat yang 
mengandung unsur terlesap dengan 
cara menambahnya dengan satuan 
kebahasaan lain yang sesuai sebagai 
pengisi unsur zero (ø). Teknik baca 
markah digunakan untuk memahami 
hubungan antarkata, klausa ataupun 
kalimat dengan cara membaca 
pemarkah atau tanda dalam suatu 
konstruksi kebahasaan. Teknik baca 
markah disepadankan dengan i’rab 
pada tata bahasa Arab. Teknik i’rab 
merupakan tanda yang terletak di akhir 
kata dan membatasi kedudukannya 
dalam kalimat atau membatasi 
fungsinya.14  

 
 

 
13 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani, Hasyiyah Ala Tafsir Jalalian, vol. 
I (Beirut: Dar al-Jail, n.d.). 
14 Sudaryanto, Metode Dan Aneka Teknik 
Analisis Bahasa (Yogyakarta: Duta Wacana 
University Press, 1993). 31. 

Hasil dan Pembahasan    
Baryadi berpendapat bahwa 

kajian tentang satuan-satuan bahasa 
yang lebih tinggi dari kalimat disebut 
analisis wacana.15 Dengan demikian, 
kalimat, paragraf, dan penggalan-
penggalan wacana merupakan objek 
analisis wacana. Wacana merupakan 
satuan gramatikal yang paling besar 
atau terbesar menurut Chaer karena 
merupakan satuan bahasa yang paling 
lengkap.16 Adapun al-Khuli, menyebut 
wacana atau discourse dengan al-hadis, 
yaitu penyampaian ide atau pikiran 
kepada pendengar melalui perkataan.17 
Sementara itu, Sumarlan dkk., 
mendefinisikan wacana dengan satuan 
bahasa terlengkap yang dinyatakan 
secara lisan atau tulisan yang bersifat 
kohesif apabila dilihat dari struktur 
lahir atau bentuknya dan bersifat 
koheren atau terpadu apabila dilihat 
dari struktur batin atau maknanya.18 Di 
dalam sebuah wacana terdapat ide, 
gagasan, konsep, dan pikiran yang 
terangkum dalam kalimat atau kalimat-
kalimat yang kohesif dan koheren, 
sehingga wacana dapat dipahami oleh 
pendengar atau pembacanya.19 Dengan 
demikian wacana adalah suatu satuan 
gramatikal yang lengkap baik 
diungkapkan dengan lisan maupun 
tulisan yang mempunyai keterkaitan 
dari segi struktur lahirnya, yaitu 
bersifat kohesif dan keterkaitan dari 
segi batinnya, yaitu bersifat koheren.   

Wacana, sebagai konsep linguistik 
yang kompleks, terdiri dari kalimat 
yang memenuhi persyaratan tata bahasa 
dan mengintegrasikan elemen penyusun 
seperti koherensi dan kohesi, yang 
mencerminkan interaksi antara bentuk 

 
15 I Praptomo Baryadi, Dasar-Dasar Analisis 
Wacana Dalam Ilmu Bahasa (Yogyakarta: 
Pustaka Gondho Suli, 2002). 3. 
16 Chaer, Linguistik Umum. 267. 
17 M. Ali Al-Khuli, A Dictionary of Theoretical 
Linguistics: English - Arabic, vol. 1 (Beirut: 
Lebrairie du Liban, 1982). 76. 
18 Sumarlan and Dkk, Teori Dan Praktik 
Analisis Wacana. 15. 
19 Sumarlan and Dkk. 11. 



 

 

dan makna.20 Koherensi dalam wacana 
menandakan kelancaran aliran ide dan 
hubungan logis antara kalimat, 
difasilitasi oleh elemen bahasa seperti 
kata transisi dan kata ganti .21 Di sisi 
lain, kohesi, atau hubungan formal 
antara bagian-bagian wacana, 
memastikan kesatuan dan kejelasan 
strukturalnya, dengan elemen-elemen 
seperti penghubung membantu dalam 
menandai hubungan koherensi.22 
Kesatuan wacana terletak pada 
kemampuannya untuk menjadi kohesif 
dalam bentuk dan koheren dalam 
makna, di mana hubungan antara 
komponen struktural dan semantiknya 
secara harmonis berkontribusi pada 
efektivitas dan kejelasannya secara 
keseluruhan.23 

Halliday dan Hasan kohesi 
menyatakan bahwa perangkat sumber-
sumber kebahasaan yang dimiliki setiap 
bahasa sebagai bagian dari metafungsi 
tekstual untuk mengaitkan satu bagian 
teks dengan teks lainnya. Mereka 
membagi kohesi menjadi pengacuan 
(reference), penggantian (substitution), 
penghilangan (ellipsis), perangkaian 
(conjunction), kohesi leksikal (lexical 
cohesion).24 

 
20 A A Khabarov, “Delimitation of the Concepts 
of ‘Speech’, ‘Discourse’ and ‘Text’ in the Light 
of Modern Linguistic Concepts,” Litera, no. 1 
(2022): 123–31, https://doi.org/10.25136/2409-
8698.2022.1.35281. 
21 Suyanu, Rusdiawan, and Anang Zubaidi 
Sumerep, “The Use of Language Elements in 
the Creation of Coherences in Discourse,” 
International Journal of Linguistics, Literature, 
and Culture 3, no. 5 (2017): 101–8, 
https://doi.org/10.21744/IJLLC.V3I5.580. 
22 Jet Hoek, “Making Sense of Discourse: On 
Discourse Segmentation and the Linguistic 
Marking of Coherence Relations” (2018), 
https://www.lotpublications.nl/Documents/509_
fulltext.pdf. 
23 Kholboboeva Aziza Sherboboevna, “The 
Concept of Discourse and Its Definition” 20, no. 
2 (2020): 126–28, 
https://doi.org/10.52155/IJPSAT.V20.2.1824. 
24 M A K Halliday and Ruqaiya Hasan, Bahasa, 
Konteks, Dan Teks: Aspek-Aspek Bahasa Dalam 
Pandangan Semiotik Sosial. Diterjemahkan 
Dari Language, Context, and Text: Aspects of 
Language in a Social-Semiotic Perspective 

Referensi, sebagaimana 
didefinisikan Ogden dan Richards, 
adalah hubungan konseptual antara 
tanda dan objek yang diwakilinya. 
Simbol adalah unit linguistik, seperti 
kata atau kalimat, yang melambangkan 
objek di dunia luar atau pengalaman 
bersama suatu komunitas, tanpa 
hubungan inheren antara simbol dan 
objek yang diwakilinya.25 
Pengklasifikasian atau pemberian nama 
objek acuan tidak sepenuhnya alami 
atau universal, tetapi lebih bersifat 
konseptual, berdasarkan gagasan bahwa 
makna merupakan produk dari 
konseptualisasi pengguna. Oktavianus 
berpendapat bahwa istilah ‘referensi’ 
menggambarkan hubungan antara 
komponen linguistik dan lingkungan 
aktual. Ihwal referensi ini berkaitan erat 
dengan uraian tentang makna sebagai 
unsur dalam sistem tanda, dapat 
diketahui bahwa terdapat dua unsur 
dasar dalam sistem tanda yang secara 
langsung memiliki hubungan dengan 
makna. Kedua unsur tersebut adalah 
signifiant, sebagai unsur abstrak yang 
akhirnya terwujud dalam sign atau 
lambang, serta signifiantor yang dengan 
adanya makna dalam lambang itu 
mampu mengadakan penjulukan, 
melakukan proses berpikir, dan 
mengadakan konseptualisasi.26  

Pikiran sebagai unsur yang 
mengadakan signifikasi sehingga 
menghadirkan makna tertentu, 
memiliki hubungan langsung dengan 
referen atau acuan. Gagasan itu pun 
memiliki hubungan langsung pula 
dengan simbol atau lambang sedangkan 
antara simbol dengan acuan terdapat 
hubungan tidak langsung karena 
keduanya memiliki hubungan yang 
bersifat arbitrer. Dari sifat kearbitreran 
itulah akhirnya sebuah acuan yang 
sama dapat saja diberi simbol yang 
berbeda-beda. Sebagai contoh, kata 

 
(Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 
1994). 65. 
25 Oktavianus, Analisis Wacana Lintas Bahasa 
(Padang: Andalas University Press, 2006). 53. 
26 Oktavianus. 54. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

4 

kambing memiliki referensi mahluk 
hidup, jenis binatang, memakan 
rumput, dan dipelihara oleh manusia. 
Uraian di atas dapat diambil benang 
merah bahwa referensi adalah suatu 
bentuk yang merujuk ke bentuk lainnya 
berdasarkan konseptualitas dan bersifat 
arbitrer atau manasuka. Referensi ini 
adakalanya berupa kata atau frase untuk 
mengacu pada kata, frase, atau satuan 
gramatikal lain dalam suatu wacana.   

Pembahasan terkait referensi 
diklasifikasikan menjadi dua; 
berdasarkan unsur yang diacu dan 
berdasarkan jenis. Pertama, ditinjau 
dari segi unsur yang diacu dapat 
diperikan menjadi dua; endofora dan 
katafora.  

Referensi endofora, yaitu 
manakala unsur-unsur yang diacu 
berada dalam teks. Referensi endofora 
sangat penting bagi suatu teks, yaitu 
manakala referensi endofora tidak 
ditemukan secara implisit di dalam 
teks, maka kepaduan tidak akan dapat 
dirasakan. Referensi endofora dibagi 
lagi menjadi dua; referensi endofora 
anafora dan referensi endofora katafora. 
Referensi endofora anafora, yaitu suatu 
hubungan pengacuan yang mengacu 
pada unsur-unsur yang berada di dalam 
teks. Hubungan ini menunjuk pada 
sesuatu yang anteseden yang telah 
disebutkan sebelumnya.   

Klasifikasi referensi kedua adalah 
berdasarkan pada jenisnya. 
Berdasarkan jenisnya referensi dapat 
dibagi menjadi dua jenis, yaitu: 
referensi personal, referensi 
demonstratif.27 Pertama, referensi 
personal meliputi kata ganti orang 
(pronomina persona) pertama yakni 
(aku, saya), kata ganti orang kedua, 
yakni (kamu, kalian), kata ganti orang 
ketiga, yakni (dia, mereka). Kata ganti 
orang atau benda dalam bahasa Arab 
lebih dikenal dengan ism dhamir. 

Berdasarkan penjelasan di atas, 
dapat identifikasi terhadap acuan dan 

 
27 Mulyana, Kajian Wacana: Teori, Metode, 
Dan Aplikasi Prinsipprinsip Analisis Wacana. 
18. 

jenis referensi yang terdapat pada 
wacana teks Muqaddimah dalam Tafsir 
Jalalain, berdasarkan urutan teks 
utamanya sebagai berikut: 

 
 ةلاصلاو ،هدیزلم اًقفكام همعنل اً+فاوم اًدحم % دلحما
 ام اذه .هدوLجو هبصحو FGHو ،دمحم DدیBس لى? ملاسلاو
 نFٓرقلا يرسفت ^كم\ في ينبغارلا ةVاU هیلإ تدتBشا
 دمحم نmnا للاV ققلمحا ةملاعلا ماملإا هفلFٔ يfا ،يمركلا
pن Fٔوهو ،هتاف ام يمتم\و ،الله هحمر يعفاشلا ليلمحا دحم 
 نم هطنم لى? ةتم{ب ءاسرلإا رخFٓ لىإ ةرقبلا ةروس لوFٔ نم
 جحرFٔ لى? د�ع�و ،لىاعت الله م� هب مهفی ام ر�ذ
 تاءارقلا لى? ه+�نتو هیلإ جاتيح ام بارعإ و ،لاوقٔ�ا
 كر\و ،يزVو يربعتو ،فیطل هVو لى? ةروهشلما ةفلت�ا
 بتك اهلمح بیرا?Fٔو ،ةیضرم ير� لاوقFٔ ر�ذب لیوطتلا
 ءازلجا نسحFٔو ، اینmا في هب عفنلا لٔ�سFٔ اللهو ،ةیبرعلا
 28.همر�و هنبم بىقعلا في هیل?

 
1. Endofora Anafora-Persona Ketiga 

Tunggal 
 

 29.هدیزلم اًقفكام همعنل اً+فاوم اًدحم % دلحما )1(
Segala puji bagi Allah, dengan 

pujian yang sesuai dengan semua 
nikmat-Nya yang dapat ditambahkan 
nikmat dari-Nya. 

Pada kalimat li ni‘amihi, 
terdapat penanda pengacuan yang 
berupa morfem‚ ha. Morfem‚ ha 
yang artinya‚ ‘Nya’ pada kalimat di 
atas mengacu pada kata ‘Allah’, 
yaitu unsur yang telah disebutkan 
sebelumnya dalam kalimat yang 
sama. Pola pengacuan masih 
merujuk pada sesuatu yang berada 
dalam teks. Hubungan referensi 
seperti ini manakala ditinjau dari segi 
unsur yang diacu termasuk dalam 
endofora anafora dan berdasarkan 
jenisnya termasuk referensi persona 
ketiga atau ism dhamir, yaitu ism 
yang digunakan untuk mengiaskan 
bentuk orang pertama, orang kedua, 

 
28 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani, Hasyiyah Ala Tafsir Jalalian. 2-
63. 
29 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani. 2. 



 

 

dan orang ketiga.30 Unsur pengganti 
atau ism dhamir dalam bahasa Arab 
kebanyakan mengacu pada kata, 
frase, atau satuan gramatikal lain 
yang terletak sebelumnya dan 
terkadang juga mengacu pada kata, 
frase, atau satuan gramatikal lain 
yang terletak sesudahnya. 

Pada kalimat li mazidihi, 
terdapat penanda pengacuan yang 
berupa morfem‚ ha. Morfem‚ ha 
yang artinya‚ ‘Nya’ pada kalimat di 
atas mengacu pada kata ‘Allah’, 
yaitu unsur yang telah disebutkan 
sebelumnya dalam kalimat yang 
sama. Pola pengacuan masih 
merujuk pada sesuatu yang berada 
dalam teks. Jadi tidak perlu dicari 
kata‚ ‘Allah’ yang mana. Hubungan 
referensi seperti ini manakala 
ditinjau dari segi unsur yang diacu 
termasuk dalam endofora anafora 
dan berdasarkan jenisnya termasuk 
referensi persona ketiga. 

 
 هبصحو FGHو ،دمحم DدیBس لى? ملاسلاو ةلاصلاو )2(
 31.هدوLجو

 
Shalawat dan salam tercurah 

kepada Nabi kita Muhammad, 
keluarga, sahabat, dan pengikutnya. 

 
Pada kalimat shahbihi, 

terdapat penanda pengacuan yang 
berupa morfem‚ ha. Morfem‚ ha 
yang artinya‚ ‘nya’ pada kalimat di 
atas mengacu pada kata 
‘Muhammad’, yaitu unsur yang telah 
disebutkan sebelumnya dalam 
kalimat yang sama. Pola pengacuan 
masih merujuk pada sesuatu yang 
berada dalam teks. Jadi tidak perlu 
dicari kata‚ ‘Muhammad’ yang 
mana. Hubungan referensi seperti ini 

 
30 Mushthafa al-Galayaini, Ad-Durus Al-
‘Arabiyyah Qism as-Sharf (Bairut: al-
Mathba‘ah al-Ahliyyah, 1912). 56.60. 
Mushthafa Al-Galayaini, Jami‘ud Durus Al-
‘Arabiyyah, vol. Juz (Beirut: al-Maktabah al-
Ashriyyah, 2000). 115. 
31 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani, Hasyiyah Ala Tafsir Jalalian. 2. 

manakala ditinjau dari segi unsur 
yang diacu termasuk dalam endofora 
anafora persona pertama dan 
berdasarkan jenisnya termasuk 
referensi persona ketiga. 

Pada kalimat junudihi, terdapat 
penanda pengacuan yang berupa 
morfem‚ ha. Morfem‚ ha yang 
artinya‚ ‘nya’ pada kalimat di atas 
mengacu pada kata ‘Muhammad’, 
yaitu unsur yang telah disebutkan 
sebelumnya dalam kalimat yang 
sama. Pola pengacuan masih 
merujuk pada sesuatu yang berada 
dalam teks. Jadi tidak perlu dicari 
kata‚ ‘Muhammad’ yang mana. 
Hubungan referensi seperti ini 
manakala ditinjau dari segi unsur 
yang diacu termasuk dalam endofora 
anafora persona pertama dan 
berdasarkan jenisnya termasuk 
referensi persona ketiga. 

 
2. Endofora Katafora-Demonstratif 

Berdasarkan penjelasan di atas, 
referensi endofora katafora dapat 
dipahami sebagai suatu hubungan 
pengacuan yang mengacu pada 
unsur-unsur yang berada di dalam 
teks. Hubungan ini merujuk pada 
sesuatu atau anteseden yang 
disebutkan sesudahnya.  

 
  32.ينبغارلا ةVاU هیلإ تدتBشا ام اذه )3(

Inilah sesuatu yang paling 
mendesak dibutuhkan atasnya oleh 
mereka yang menginginkan 
penyempurnaan penafsiran al-
Quran. 

 
Pada kalimat hadza ma, 

terdapat penanda pengacuan berupa 
morfem hadza, yang berarti ‘ini’. 
Kata hadza, mengacu pada anteseden 
yang disebut sesudahnya, yaitu ma, 
yang berarti ‘sesuatu’ dalam kalimat 
yang sama. Pola pengacuan ini masih 
merujuk pada sesuatu yang berada 
dalam teks dan hubungan 

 
32 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani. 2. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

6 

referensinya anteseden pada 
‘sesuatu’ yang disebutkan 
sesudahnya. Hubungan referensi 
seperti ini manakala ditinjau dari segi 
unsur yang diacu termasuk dalam 
referensi endofora katafora dan 
berdasarkan jenisnya termasuk 
referensi demonstratif.  

Dalam tata bahasa Arab, 
demostratif dapat dipadankan dengan 
ism isyarah. Ism isyarah, yaitu isim 
yang menunjukkan sesuatu tertentu 
dengan perantara isyarat tangan dan 
sebagainya apabila sesuatu yang 
ditunjuk hadir (konkret) dan dengan 
isyarat makna apabila sesuatu yang 
ditunjuk adalah sesuatu yang tidak 
ada (abstrak).33 Berdasarkan 
pengertian tersebut, diketahui adanya 
2 unsur, yaitu unsur tertunjuk atau 
musyar ilaih dan unsur penunjuk 
atau ism isyarah. Penunjukan ini 
dapat bersifat endoforik dengan 
unsur tertunjuk berada di dalam teks 
wacana Muqaddimah Tafsir Jalalain. 

 
3. Endofora Anafora Bukan Persona 

 يرسفت ^كم\ في ينبغارلا ةVاU هیلإ تدتBشا ام )4(
 34.يمركلا نFٓرقلا

Inilah sesuatu yang paling 
mendesak dibutuhkan atasnya oleh 
mereka yang menginginkan 
penyempurnaan penafsiran al-
Quran. 

 
Pada kalimat ilaihi, terdapat 

penanda pengacuan yang berupa 
morfem‚ ha. Morfem‚ ha yang 
artinya‚ ‘nya’ pada kalimat di atas 
mengacu pada kata ‘ma’, yaitu unsur 
yang telah disebutkan sebelumnya 
dalam kalimat yang sama. Pola 
pengacuan masih merujuk pada 

 
33 al-Galayaini, Ad-Durus Al-‘Arabiyyah Qism 
as-Sharf. 61-62. Abdelmoty M Ahmed et al., 
“Arabic Sign Language Intelligent Translator,” 
The Imaging Science Journal 68, no. 1 (2020): 
11–23, 
https://doi.org/10.1080/13682199.2020.1724438
. 
34 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani, Hasyiyah Ala Tafsir Jalalian. 2. 

sesuatu yang berada dalam teks. 
Hubungan referensi seperti ini 
manakala ditinjau dari segi unsur 
yang diacu termasuk dalam endofora 
anafora bukan persona. 

 
 

4. Endofora Katafora-Kata Sambung 
Berdasarkan klasifikasi 

jenisnya, dalam tata bahasa Arab 
terdapat juga ism mausul (relative 
pronoun) yang berfungsi juga untuk 
mereferent unsur yang lainnya. Ism 
mausul, yaitu suatu ism yang 
menunjuk pada sesuatu dengan 
perantara kalimat yang disebutkan 
sesudahnya, dan kalimat ini disebut 
sillatu al-mausuli.35 Berdasarkan 
pengertian tersebut maka diketahui 
adanya 2 unsur, yaitu unsur tertunjuk 
atau shillatu al-mausul dan unsur 
penunjuk atau ism mausul. Sillatu al-
mausul merupakan kalimat yang 
dituntut keberadaannya setelah ism 
mausul dengan maksud untuk 
menyempurnakan makna. Dalam 
sillatu almausul disyaratkan adanya 
damir yang menunjuk pada mausul. 
Penunjukan ini dalam bentuk 
endofora dengan unsur tertunjuk 
berada di dalam teks wacana dan 
bersifat eksofora dengan unsur 
tertunjuk berada di luar teks wacana. 

 
 ماملإا هفلFٔ يfا يمركلا نFٓرقلا يرسفت ^كم\ في )5(
 36.يعفاشلا ليلمحا دحمFٔ نp دمحم نmnا للاV ققلمحا ةملاعلا

 
penyempurnaan penafsiran al-

Quran yang ditulis (nya) oleh Imam 
Jalal ad-Din Muhammad bin Ahmad 
al-Mahalli as-Syafi’i. 

 
  Pada kalimat “alladzi allafahu 
al-imam..,” terdapat penanda 
pengacuan berupa alladzi yang berarti‚ 
‘yang’. Pada kata alladzi mengacu pada 
kalimat “alladzi allafahu al-imam…” 

 
35 al-Galayaini, Ad-Durus Al-‘Arabiyyah Qism 
as-Sharf. 63-64. 
36 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani, Hasyiyah Ala Tafsir Jalalian. 2-3. 



 

 

Pengacuan kata sambung tersebut 
termasuk dalam endofora katafora, 
karena unsur yang diacu berada dalam 
teks wacana, sedangkan letaknya 
berada sesudah unsur pengacu.   

 
 

5. Endofora Anafora-Bukan Persona 
 نp دمحم نmnا للاV ققلمحا ةملاعلا ماملإا هفلFٔ يfا )6(
Fٔ37.يعفاشلا ليلمحا دحم  

Yang ditulis (nya) oleh Imam 
Jalal ad-Din Muhammad bin Ahmad al-
Mahalli as-Syafi’i. 
 

Pada kalimat alladzi allafahu, 
terdapat penanda pengacuan yang 
berupa morfem‚ ha. Morfem‚ ha yang 
artinya‚ ‘nya’ pada kalimat di atas 
mengacu pada kata ‘alladzi’, yaitu 
unsur yang telah disebutkan sebelumnya 
dalam kalimat yang sama. Pola 
pengacuan masih merujuk pada sesuatu 
yang berada dalam teks. Hubungan 
referensi seperti ini manakala ditinjau 
dari segi unsur yang diacu termasuk 
dalam endofora anafora dan 
berdasarkan jenisnya termasuk referensi 
bukan persona. 

 
 

6. Endofora Anafora-Persona Ketiga 
Tunggal 

 ليلمحا دحمFٔ نp دمحم نmnا للاV ققلمحا ةملاعلا ماملإا )7(
 38.الله هحمر يعفاشلا

Oleh Imam Jalal ad-Din 
Muhammad bin Ahmad al-Mahalli as-
Syafi’i, Semoga Allah merahmatinya. 

 
Pada rahimahu, terdapat 

penanda pengacuan yang berupa 
morfem‚ ha. Morfem‚ ha yang artinya‚ 
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu 
pada kata ‘jalal ad-din’, yaitu unsur 
yang telah disebutkan sebelumnya 
dalam kalimat yang sama. Pola 
pengacuan masih merujuk pada sesuatu 
yang berada dalam teks. Jadi tidak perlu 

 
37 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani. 3. 
38 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani. 3. 

dicari kata‚ ‘jalal ad-din’ yang mana. 
Hubungan referensi seperti ini manakala 
ditinjau dari segi unsur yang diacu 
termasuk dalam endofora anafora dan 
berdasarkan jenisnya termasuk referensi 
persona ketiga tunggal. 

 
 

7. Endofora Anafora Bukan Persona 
 

  39.هتاف ام يمتم\و )8(
dan melengkapi apa yang ia 

lewatkannya 
 
Pada kalimat tatmimu ma 

fatahu, terdapat penanda pengacuan 
yang berupa morfem‚ ha. Morfem‚ ha 
yang artinya‚ ‘nya’ pada kalimat di atas 
mengacu pada kata ‘alladzi’, yang 
terdapat dalam kalimat ‘alladzi allafahu 
al-imam…’ yaitu unsur yang telah 
disebutkan sebelumnya dalam kalimat 
yang sama. Pola pengacuan masih 
merujuk pada sesuatu yang berada 
dalam teks. Hubungan referensi seperti 
ini manakala ditinjau dari segi unsur 
yang diacu termasuk dalam endofora 
anafora dan berdasarkan jenisnya 
termasuk referensi bukan persona. 

 
 
 لى? ةتم{ب ءاسرلإا رخFٓ لىإ ةرقبلا ةروس لوFٔ نم وهو )9(
 لى? د�ع�و ،لىاعت الله م� هب مهفی ام ر�ذ نم هطنم
Fٔتاءارقلا لى? ه+�نتو هیلإ جاتيح ام بارعإو ،لاوقٔ�ا جحر 
 كر\و ،يزVو يربعتو ،فیطل هVو لى? ةروهشلما ةفلت�ا
 40.ةیضرم ير� لاوقFٔ ر�ذب لیوطتلا

 
dan itu (karangannya) dari awal 

surat al-Baqarah sampai akhir surat al-
Isra’ dengan melengkapi kelanjutan 
gayanya (karangannya) dengan cara 
menjelaskan sesuatu yang ia pahami 
penjelasannya terhadap firman Allah 
Swt, bersandar pada sejumlah pendapat 
yang paling kuat, menguraikan sesuatu 

 
39 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani. 3. 
40 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani. 3. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

8 

yang (hanya) diperlukan olehnya (saja), 
catatan penting atas varian qiraat 
populer secara sederhana, lugas, 
ringkas, dan tidak melebar dari 
penjelasan para pendapat yang tidak 
disepakati. 

 
Pada kalimat wa huwa, terdapat 

penanda pengacuan yang berupa 
morfem‚ huwa. Morfem‚ huwa yang 
artinya‚ ‘itu’ pada kalimat di atas 
mengacu pada kata ‘alladzi allafahu…’, 
yaitu unsur yang telah disebutkan 
sebelumnya dalam kalimat yang sama. 
Pola pengacuan masih merujuk pada 
sesuatu yang berada dalam teks. 
Hubungan referensi seperti ini manakala 
ditinjau dari segi unsur yang diacu 
termasuk dalam endofora anafora dan 
berdasarkan jenisnya termasuk referensi 
bukan persona. 

Pada kalimat ninthihi, terdapat 
penanda pengacuan yang berupa 
morfem‚ ha. Morfem‚ ha yang artinya‚ 
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu 
pada kata ‘alladzi allafahu…’, yaitu 
unsur yang telah disebutkan sebelumnya 
dalam kalimat yang sama. Pola 
pengacuan masih merujuk pada sesuatu 
yang berada dalam teks. Hubungan 
referensi seperti ini manakala ditinjau 
dari segi unsur yang diacu termasuk 
dalam referensi endofora anafora dan 
berdasarkan jenisnya termasuk referensi 
bukan persona. 

Pada kalimat bihi, terdapat 
penanda pengacuan yang berupa 
morfem‚ ha. Morfem‚ ha yang artinya‚ 
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu 
pada kata ‘ma’, yaitu unsur yang telah 
disebutkan sebelumnya dalam kalimat 
yang sama. Pola pengacuan masih 
merujuk pada sesuatu yang berada 
dalam teks. Hubungan referensi seperti 
ini manakala ditinjau dari segi unsur 
yang diacu termasuk dalam endofora 
anafora dan berdasarkan jenisnya 
termasuk referensi bukan persona. 

Pada kalimat ma yahtaju ilaihi, 
terdapat penanda pengacuan yang 
berupa morfem‚ ha. Morfem‚ ha yang 
artinya‚ ‘nya’ pada kalimat di atas 

mengacu pada kata ‘ma’, yaitu unsur 
yang telah disebutkan sebelumnya 
dalam kalimat yang sama. Pola 
pengacuan masih merujuk pada sesuatu 
yang berada dalam teks. Hubungan 
referensi seperti ini manakala ditinjau 
dari segi unsur yang diacu termasuk 
dalam endofora anafora dan 
berdasarkan jenisnya termasuk referensi 
bukan persona. 
 

  41.ةیبرعلا بتك اهلمح بیرا?Fٔو )10(
Tempat yang paling tepat 

menguraikannya adalah (melalui) buku-
buku berbahasa Arab. 

 
Pada kalimat mahalluha, 

terdapat penanda pengacuan yang 
berupa morfem‚ ha. Morfem‚ ha yang 
artinya‚ ‘nya’ pada kalimat di atas 
mengacu pada kata ‘irabu ma yahtaju 
ilaihi wa tanbihin ‘ala al-qiraat al-
mukhtalifah al-masyhurah…’, yaitu 
unsur yang telah disebutkan sebelumnya 
dalam kalimat yang sama. Pola 
pengacuan masih merujuk pada sesuatu 
yang berada dalam teks. Hubungan 
referensi seperti ini manakala ditinjau 
dari segi unsur yang diacu termasuk 
dalam endofora anafora dan 
berdasarkan jenisnya termasuk referensi 
bukan persona. 

 
8. Eksofora Persona Pertama 

Tunggal 
 
 42.اینmا في هب عفنلا لٔ�سFٔ اللهو )11(

Kepada Allah aku memohon 
semoga memberikan manfaat melalui 
(karangan) ini di dunia. 

 
Kalimat wallaha as’alu an-naf’a 

bihi fi ad-dunya, mengandung jenis 
referensi ‘aku’ yang merupakan 
referensi persona pertama tunggal. Kata 
‘aku’ disebut referensi eksofora persona 
pertama tunggal yang berfungsi untuk 

 
41 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani. 3. 
42 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani. 3. 



 

 

menggantikan kata ganti orang pertama 
yakni ‘orang’ yang sedang melakukan 
pembicaraan dan dapat diketahui pula 
bahwa kata ‘aku’, sebagai data, merujuk 
pada penulis atau pembicara. Hubungan 
referensi seperti ini manakala ditinjau 
dari segi unsur yang diacu termasuk 
dalam referensi eksofora persona 
pertama tunggal. 

 
9. Endofora Anafora-Bukan Persona 

 
 

 ءازلجا نسحFٔو ،اینmا في هب عفنلا لٔ�سFٔ اللهو )12(
  43.هیل?

Kepada Allah aku memohon 
semoga memberikan manfaat melalui 
(karangan) ini di dunia dan memohon 
balasan terbaik di akhirat atas 
(karangan)nya. 

 
Pada kalimat bihi, terdapat 

penanda pengacuan yang berupa 
morfem‚ ha. Morfem‚ ha yang artinya‚ 
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu 
pada kata ‘alladzi allafahu…’, yaitu 
unsur yang telah disebutkan sebelumnya 
dalam kalimat yang sama. Pola 
pengacuan masih merujuk pada sesuatu 
yang berada dalam teks. Hubungan 
referensi seperti ini manakala ditinjau 
dari segi unsur yang diacu termasuk 
dalam endofora anafora dan 
berdasarkan jenisnya termasuk referensi 
bukan persona. 

Pada kalimat alaihi, terdapat 
penanda pengacuan yang berupa 
morfem‚ ha. Morfem‚ ha yang artinya‚ 
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu 
pada kata ‘alladzi allafahu…’, yaitu 
unsur yang telah disebutkan sebelumnya 
dalam kalimat yang sama. Pola 
pengacuan masih merujuk pada sesuatu 
yang berada dalam teks. Hubungan 
referensi seperti ini manakala ditinjau 
dari segi unsur yang diacu termasuk 
dalam endofora anafora dan 
berdasarkan jenisnya termasuk referensi 
bukan persona. 

 
43 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani. 3. 

 
10. Endofora Anafora-Persona 

Ketiga Tunggal 
 

 44.همر�و هنبم بىقعلا في هیل? ءازلجا نسحFٔو )13(
Kepada Allah aku memohon 

semoga memberikan manfaat melalui 
(karangan) ini di dunia dan memohon 
balasan terbaik di akhirat atas 
(karangan)nya berkat karunia-Nya dan 
kemuliaan-Nya. 

 
 
Pada kalimat mannihi, terdapat 

penanda pengacuan yang berupa 
morfem‚ ha. Morfem‚ ha yang artinya‚ 
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu 
pada kata ‘Allah…’, yaitu unsur yang 
telah disebutkan sebelumnya dalam 
kalimat yang sama. Pola pengacuan 
masih merujuk pada sesuatu yang 
berada dalam teks. Hubungan referensi 
seperti ini manakala ditinjau dari segi 
unsur yang diacu termasuk dalam 
endofora anafora dan berdasarkan 
jenisnya termasuk referensi persona 
ketiga tunggal. 

Pada kalimat karamihi, terdapat 
penanda pengacuan yang berupa 
morfem‚ ha. Morfem‚ ha yang artinya‚ 
‘nya’ pada kalimat di atas mengacu 
pada kata ‘Allah…’, yaitu unsur yang 
telah disebutkan sebelumnya dalam 
kalimat yang sama. Pola pengacuan 
masih merujuk pada sesuatu yang 
berada dalam teks. Hubungan referensi 
seperti ini manakala ditinjau dari segi 
unsur yang diacu termasuk dalam 
endofora anafora dan berdasarkan 
jenisnya termasuk referensi persona 
ketiga tunggal. 

 
Kesimpulan  

Penelitian ini menyoroti 
pentingnya aspek kohesi dan koherensi 
dalam membangun keterpaduan wacana 
Mukadimah Tafsir Jalalain. Melalui 
analisis mendalam terhadap referensi 
endofora, baik yang bersifat anafora 

 
44 Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-Maliki 
al-Khalwani. 3. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

10 

maupun katafora, ditemukan bahwa 
wacana ini memiliki struktur linguistik 
yang kompleks namun terorganisir 
dengan baik. Penggunaan referensi 
anafora yang dominan mencerminkan 
upaya pengarang dalam memastikan 
kesinambungan ide antarbagian teks. 
Kohesi referensi, terutama dalam 
bentuk personal dan demonstratif, 
membantu mengarahkan pembaca pada 
hubungan antarunsur dalam teks, 
sehingga memperkuat pemahaman 
terhadap isi wacana. Selain itu, teknik 
analisis seperti BUL (Bagi Unsur 
Langsung), teknik ganti, dan parafrase 
memberikan wawasan tentang 
bagaimana unsur-unsur linguistik saling 
terkait dalam menciptakan kohesi 
wacana. Teknik baca markah, yang 
sepadan dengan i’rab dalam tata bahasa 
Arab, menunjukkan bagaimana tanda-
tanda linguistik digunakan untuk 
memperjelas hubungan antarkata dan 
klausa. 

Hasil penelitian ini menunjukkan 
bahwa Mukadimah Tafsir Jalalain tidak 
hanya sekadar teks religius, tetapi juga 
contoh dari penerapan prinsip-prinsip 
linguistik yang tinggi. Kohesi dan 
koherensi yang terjaga dengan baik 
mencerminkan pemahaman mendalam 
pengarang terhadap pentingnya 
keterpaduan dalam menyampaikan 
pesan yang efektif. Dengan demikian, 
penelitian ini tidak hanya berkontribusi 
pada kajian linguistik, tetapi juga 
memberikan pandangan baru terhadap 
cara memahami teks-teks klasik dalam 
konteks linguistik modern. 
Kesimpulannya, kohesi dan koherensi 
adalah elemen krusial dalam 
membangun keefektifan wacana. 
Kajian ini membuka peluang untuk 
penelitian lebih lanjut dalam analisis 
wacana teks-teks klasik lainnya, 
khususnya dalam bahasa Arab, untuk 
mengungkap lebih banyak dimensi 
linguistik yang mendasari keberhasilan 
komunikasi dalam teks tersebut. 
 
 
 

Daftar Pustaka  
 
Ahmad bin Muhammad as-Shawi al-

Maliki al-Khalwani. Hasyiyah Ala 
Tafsir Jalalian. Vol. I. Beirut: Dar 
al-Jail, n.d. 

Ahmadi, Kavan. “Language Is a 
Collective Product of Mankind,” 
67–72, 2023. 
https://doi.org/10.1163/978900452
7256_008. 

Ahmed, Abdelmoty M, Abdelmoty M 
Ahmed, Reda Abo Alez, Gamal 
Tharwat, Muhammad Taha, B 
Belgacem, Ahmad M J Al 
Moustafa, and Ahmad M J Al 
Moustafa. “Arabic Sign Language 
Intelligent Translator.” The 
Imaging Science Journal 68, no. 1 
(2020): 11–23. 
https://doi.org/10.1080/13682199.2
020.1724438. 

Aini, Qurotul. “Gangguan 
Keterlambatan Berbicara (Speech 
Delay) Pada Anak Usia 6 Tahun 
Di RA An-Nuur Subang” 1, no. 1 
(2022): 8–17. 
https://doi.org/10.33511/ash-
shobiy.v1n1.8-17. 

al-Galayaini, Mushthafa. Ad-Durus Al-
‘Arabiyyah Qism as-Sharf. Bairut: 
al-Mathba‘ah al-Ahliyyah, 1912. 

Al-Galayaini, Mushthafa. Jami‘ud 
Durus Al-‘Arabiyyah. Vol. Juz. 
Beirut: al-Maktabah al-Ashriyyah, 
2000. 

Al-Khuli, M. Ali. A Dictionary of 
Theoretical Linguistics: English - 
Arabic. Vol. 1. Beirut: Lebrairie du 
Liban, 1982. 

Andreeva, Ekaterina. “Language in the 
System of Cultural and Historical 
Formation of Personality.” 
Научный Альманах Стран 
Причерноморья 33, no. 1 (2023): 
32–37. 
https://doi.org/10.23947/2414-
1143-2023-33-1-32-37. 

Anvarovna, Erdanova Sevara. 
“Discourse in Comparative 
Linguistics.” International Journal 
Of Literature And Languages 03, 



 

 

no. 05 (2023): 25–28. 
https://doi.org/10.37547/ijll/volum
e03issue05-06. 

Chaer, Abdul. Linguistik Umum. 
Jakarta: Rineka Cipta, 1994. 

Fabbri, Franco, Alice Fabbro, and 
Cristiano Crescentini. “The Nature 
and Function of Languages.” 
Languages 7, no. 4 (2022): 303. 
https://doi.org/10.3390/languages7
040303. 

Guntur Tarigan. Pengajaran Wacana. 
Bandung: Angkasa, 1987. 

Halliday, M A K, and Ruqaiya Hasan. 
Bahasa, Konteks, Dan Teks: 
Aspek-Aspek Bahasa Dalam 
Pandangan Semiotik Sosial. 
Diterjemahkan Dari Language, 
Context, and Text: Aspects of 
Language in a Social-Semiotic 
Perspective. Yogyakarta: Gadjah 
Mada University Press, 1994. 

Hoek, Jet. “Making Sense of Discourse: 
On Discourse Segmentation and 
the Linguistic Marking of 
Coherence Relations,” 2018. 
https://www.lotpublications.nl/Doc
uments/509_fulltext.pdf. 

Khabarov, A A. “Delimitation of the 
Concepts of ‘Speech’, ‘Discourse’ 
and ‘Text’ in the Light of Modern 
Linguistic Concepts.” Litera, no. 1 
(2022): 123–31. 
https://doi.org/10.25136/2409-
8698.2022.1.35281. 

Kridalaksana, Harimurti. Kamus 
Linguistik. Jakarta: Gramedia 
Pustaka Utama, 1983. 

Mulyana. Kajian Wacana: Teori, 
Metode, Dan Aplikasi 
Prinsipprinsip Analisis Wacana. 
Yogyakarta: Tiara Wacana, 2005. 

Nasution, Fauziah, and Elissa Evawani 
Tambunan. “Language and 
Communication.” International 
Journal Of Community Service 1, 
no. 1 (2022): 1–10. 
https://doi.org/10.55299/ijcs.v1i1.8
6. 

Oktavianus. Analisis Wacana Lintas 
Bahasa. Padang: Andalas 
University Press, 2006. 

Praptomo Baryadi, I. Dasar-Dasar 
Analisis Wacana Dalam Ilmu 
Bahasa. Yogyakarta: Pustaka 
Gondho Suli, 2002. 

Sherboboevna, Kholboboeva Aziza. 
“The Concept of Discourse and Its 
Definition” 20, no. 2 (2020): 126–
28. 
https://doi.org/10.52155/IJPSAT.V
20.2.1824. 

Sudaryanto. Metode Dan Aneka Teknik 
Analisis Bahasa. Yogyakarta: Duta 
Wacana University Press, 1993. 

Sumarlan, and Dkk, eds. Teori Dan 
Praktik Analisis Wacana. 
Surakarta: Pustaka Cakra, 2003. 

Suyanu, Rusdiawan, and Anang Zubaidi 
Sumerep. “The Use of Language 
Elements in the Creation of 
Coherences in Discourse.” 
International Journal of 
Linguistics, Literature, and 
Culture 3, no. 5 (2017): 101–8. 
https://doi.org/10.21744/IJLLC.V3
I5.580. 

 
 



 
 
 
 
 
 
 
 

 

KONTRADIKSI NASIKH-MANSUKH DALAM AL-QUR’AN 
1Rendy Dwi Hermanto, 2Mohammad Syafi’I Budi Santoso 

1Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, rendydwihermanto@iainponorogo.ac.id 
2Sekolah Tinggi Ilmu Ekonomi Syariah Babussalam Jombang, 

muhammad.syafii.b.s@gmail.com 
 

Informasi Artikel  Abstract 
Diajukan 
Diterima 

Diterbitkan 

: 12-12-2024 
: 12-24-2024 
: 01-01-2025 

 Qur’an al-Karim as an eternal miracle of Islam 
and always strengthened by the advancement of 
science has introduced itself as a guide for 
mankind. However, the language of the Qur’an, 
which holds a million secrets, makes the 
understanding of it different from one person to 
another at all times. The existence of 
contradictory verses has given rise to 
disagreement among scholars as to how to deal 
with it. Nasikh and mansukh as a science that 
overshadows the discussion of these verses, their 
existence is still debated by scholars. 

Keywords: Contradiction, Nasikh, Mansukh, Al-Qur’an. 
 

Al-Qur’an al-Karim sebagai mukjizat Islam yang 
kekal dan selalu diperkuat oleh kemajuan ilmu 
pengetahuan telah mengenalkan dirinya sebagai 
petunjuk bagi manusia. Namun, bahasa al-
Qur’an yang menyimpan sejuta rahasia membuat 
pemahaman terhadapnya berbeda-beda dari 
setiap orang di setiap waktu. Keberadaan ayat-
ayat yang saling bertolak belakang telah 
melahirkan perselisihan di kalangan ulama 
tentang bagaimana mengahadapinya. Nasikh dan 
mansukh sebagai ilmu yang menaungi 
pembahasan mengenai ayat-ayat ini, 
eksistensinya masih saja diperdebatkan oleh para 
ulama. 

Keywords: Kontradiksi, Nasikh, Mansukh, Al-Qur’an. 
 

 
 
 
 
 

Copyright C 2025 MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Bisnis Hadis. All rights reserved 

Editorial Office :  
MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Hadis  
Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng Jombang   



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

A 
PENDAHULUAN 

Sebagai wahyu yang datang dari 
Allah kepada Nabi Muhammad melalui 
malaikat Jibril untuk dijadikan pedoman 
hidup bagi makhluk-makhluk-Nya di 
setiap ruang dan waktu, al-Qur’an 
diturunkan secara berangsur-angsur 
sejalan dengan berbagai kejadian dan 
peristiwa. Turunnya wahyu secara 
berangsur-angsur berkenaan dengan 
adat kebiasaan, perasaan indvidu, dan 
tradisi sosial yang berkembang pada 
suatu masa. 

Meski demikian, tuntutan 
kebutuhan setiap umat terkadang 
berbeda satu sama lain. Sesuatu yang 
cocok untuk satu kaum pada suatu 
masa, belum tentu cocok untuk satu 
kaum pada masa yag lain. Selain itu, 
perjalanan dakwah dari masa 
pertumbuhan dan pembentukan sudah 
pasti berbeda dengan perjalananan 
setelahnya ketika memasuki masa 
perkembangan dan pembangunan. 
Demikian pula dengan hikmah tasyri’ 
yang berbeda pada suatu era dengan era 
lainnya. Sehingga, wajar bila Allah 
menghapuskan suatu tasyri’ dan 
menggantinya dengan tasyri’ lain demi 
kepentingan hamba-Nya berdasarkan 
pengetahuan-Nya yang azali tentang 
yang awal dan yang akhir. Hal inilah 
yang mendasari timbulnya perbedaan 
pemahaman terhadap teks-teks al-
Qur’an yang kemudian melahirkan 
pembahasan tentang nasikh dan 
mansukh.  

Pada dasarnya al-Qur’an 
merupakan firman Allah yang memiliki 
satu kesatuan yang utuh. Tidak ada 
pertentangan antara satu kata dengan 
yang lainnya. Dalam surat an-Nisa’ ayat 
82 disebutkan:  

 ھیف اودجول الله ریغ دنع نم ناك ولو
اریثك افلاتخْا  

 “Seandainya al-Qur’an ini 
datangnya bukan dari Allah, niscaya 
mereka akan menemukan didalamnya 
ikhtilaf (kontradiksi) yang banyak”.  

Masing-masing saling 
menjelaskan, yufassiru ba’duhu ba’dho. 

Akan tetapi, jika kita hadapkan ke 
realitas sejarah, al-Qur’an tidak lepas 
dari kondisi sejarah yang menjadikan 
sebab turunnya sebuah ayat. Artinya, al-
Quran tidak akan turun dalam vacuum 
historis. Hal ini terbukti dengan adanya 
satu disiplin ilmu tafsir yang mencoba 
membahas secara mendalam tentang itu, 
yaitu Ilmu Asbab al-Nuzul. Dalam 
konteks sejarah ini pula, Nasikh-
Mansukh menjadi bagian dari implikasi 
tersebut. 

Pada konteks historisitas, 
manusia dihadapkan pada persoalan 
yang mempertimbangkan maqosid al-
syari’ah (tujuan-tujuan syari’ah), 
diantaranya yaitu kemashlahatan 
(mashlahat al-‘ammah), yang menuntut 
akan terbentuknya hukum baru. Asumsi 
ini penting untuk melihat apakah benar 
al-Quran yang terhimpun sedemikian 
rupa, mempunyai pretensi pertentangan 
antara satu ayat dengan ayat lainnya. 
Atau memang ada beberapa teks yang 
di-naskh dengan sengaja untuk 
mashlahat al-‘ammah? 
 Di dalam al-Qur’an, terkandung 
berbagai macam pembicaraan dan 
persoalan, salah satunya membicarakan 
tentang perintah dan larangan. 
Persoalannya kemudian adalah adanya 
ta’arudl (pertentangan) antara perintah 
dan larangan tersebut. Pada posisi ini, 
umat Islam dihadapkan pada 
pembicaraan hukum. Dari sinilah 
muncul persilangan pendapat seputar 
nasikh-mansukh. Imam al-Suyuthi dan 
al-Syatibi meyakini bahwa setiap ayat 
al-Qur’an tidak ada kontradiksi, artinya 
ayat yang kelihatan brtentangan pada 
dasarnya tidak bertentangan. Oleh 
karena itu perlu adanya metode 
penafsiran untuk meluruskan ayat-ayat 
yang kelihatan bertentangan tersebut, 
maka lahirlah ilmu nasikh-mansukh. 
 
PENDAHULUAN 

Sebagai wahyu yang datang dari 
Allah kepada Nabi Muhammad melalui 
malaikat Jibril untuk dijadikan pedoman 
hidup bagi makhluk-makhluk-Nya di 



 

 

setiap ruang dan waktu, al-Qur’an 
diturunkan secara berangsur-angsur 
sejalan dengan berbagai kejadian dan 
peristiwa. Turunnya wahyu secara 
berangsur-angsur berkenaan dengan 
adat kebiasaan, perasaan indvidu, dan 
tradisi sosial yang berkembang pada 
suatu masa. 

Meski demikian, tuntutan 
kebutuhan setiap umat terkadang 
berbeda satu sama lain. Sesuatu yang 
cocok untuk satu kaum pada suatu 
masa, belum tentu cocok untuk satu 
kaum pada masa yag lain. Selain itu, 
perjalanan dakwah dari masa 
pertumbuhan dan pembentukan sudah 
pasti berbeda dengan perjalananan 
setelahnya ketika memasuki masa 
perkembangan dan pembangunan. 
Demikian pula dengan hikmah tasyri’ 
yang berbeda pada suatu era dengan era 
lainnya. Sehingga, wajar bila Allah 
menghapuskan suatu tasyri’ dan 
menggantinya dengan tasyri’ lain demi 
kepentingan hamba-Nya berdasarkan 
pengetahuan-Nya yang azali tentang 
yang awal dan yang akhir. Hal inilah 
yang mendasari timbulnya perbedaan 
pemahaman terhadap teks-teks al-
Qur’an yang kemudian melahirkan 
pembahasan tentang nasikh dan 
mansukh.  

Pada dasarnya al-Qur’an 
merupakan firman Allah yang memiliki 
satu kesatuan yang utuh. Tidak ada 
pertentangan antara satu kata dengan 
yang lainnya. Dalam surat an-Nisa’ ayat 
82 disebutkan:  

 ھیف اودجول الله ریغ دنع نم ناك ولو
اریثك افلاتخْا  

 “Seandainya al-Qur’an ini 
datangnya bukan dari Allah, niscaya 
mereka akan menemukan didalamnya 
ikhtilaf (kontradiksi) yang banyak”.  

Masing-masing saling 
menjelaskan, yufassiru ba’duhu ba’dho. 
Akan tetapi, jika kita hadapkan ke 
realitas sejarah, al-Qur’an tidak lepas 
dari kondisi sejarah yang menjadikan 
sebab turunnya sebuah ayat. Artinya, al-
Quran tidak akan turun dalam vacuum 
historis. Hal ini terbukti dengan adanya 

satu disiplin ilmu tafsir yang mencoba 
membahas secara mendalam tentang itu, 
yaitu Ilmu Asbab al-Nuzul. Dalam 
konteks sejarah ini pula, Nasikh-
Mansukh menjadi bagian dari implikasi 
tersebut. 

Pada konteks historisitas, 
manusia dihadapkan pada persoalan 
yang mempertimbangkan maqosid al-
syari’ah (tujuan-tujuan syari’ah), 
diantaranya yaitu kemashlahatan 
(mashlahat al-‘ammah), yang menuntut 
akan terbentuknya hukum baru. Asumsi 
ini penting untuk melihat apakah benar 
al-Quran yang terhimpun sedemikian 
rupa, mempunyai pretensi pertentangan 
antara satu ayat dengan ayat lainnya. 
Atau memang ada beberapa teks yang 
di-naskh dengan sengaja untuk 
mashlahat al-‘ammah? 
 Di dalam al-Qur’an, terkandung 
berbagai macam pembicaraan dan 
persoalan, salah satunya membicarakan 
tentang perintah dan larangan. 
Persoalannya kemudian adalah adanya 
ta’arudl (pertentangan) antara perintah 
dan larangan tersebut. Pada posisi ini, 
umat Islam dihadapkan pada 
pembicaraan hukum. Dari sinilah 
muncul persilangan pendapat seputar 
nasikh-mansukh. Imam al-Suyuthi dan 
al-Syatibi meyakini bahwa setiap ayat 
al-Qur’an tidak ada kontradiksi, artinya 
ayat yang kelihatan brtentangan pada 
dasarnya tidak bertentangan. Oleh 
karena itu perlu adanya metode 
penafsiran untuk meluruskan ayat-ayat 
yang kelihatan bertentangan tersebut, 
maka lahirlah ilmu nasikh-mansukh. 
 
PENGERTIAN NASKH, NASIKH, 
DAN MANSUKH 
Pengertian dari Segi Etimologi 

Di dalam al-Qur’an, kata naskh 
dalam berbagai bentuknya ditemukan 
sebanyak empat kali, yaitu dalam Q.S. 
2:106, 7:154, 22:52, dan 45:29.1 Para 
ulama berselisih pendapat mengenai 

 
1 Quraish Shihab, Membumikan Al-

Qur’an: fungsi dan peran wahyu dalam 
kehidupan masyarakat, cet. ke-19 (Bandung: 
Mizan, 1999), h. 143. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

pengertian naskh, karena kata tersebut 
dari segi etimologi mengandung 
beberapa makna. Kadang-kadang kata 
naskh bermakna penghilangan atau 
peniadaan (izalah), seperti dalam surat 
al-Hajj, 52 : “Allah menghilangkan apa 
yang dimasukkan oleh syaitan itu, dan 
Allah menguatkan ayat-ayat-Nya”. 
Kadang-kadang bermakna pengalihan 
(tahwil) seperti dalam istilah ilmu 
faraidh, tanasukhul mawarits (yakni 
pengalihan bagian harta waris dari A ke 
B).2 Ada kalanya bermakna pemindahan 
(naql) dari satu tempat ke tempat lain, 
misalnya : nasakhtul kitaba, artinya 
saya memindahkan (menyalin) apa yang 
ada dalam buku. Selain itu, kata naskh 
juga dipakai dalam beberapa arti, antara 
lain pembatalan, penghapusan, 
pengubahan, dan sebagainya. Kata 
nasikh merujuk kepada sesuatu yang 
menghilangkan, meniadakan, 
mengalihkan, memindahkan, dan 
sebagainya. Sedangkan sesuatu yang 
dihilangkan, ditiadakan, dialihkan, 
dipindahkan, dan sebagainya dinamai 
mansukh. 

Konsep naskh pada awalnya 
merupakan pembahasan Ushul Fiqh 
sebagai salah satu cara menyelesaian 
beberapa  dalil yang dianggap 
bertentangan  oleh para mujtahid. 
Sesuai dengan teori daf’ al-ta’arrud al-
adillah, apabila ada dua dalil yang 
sederajat bertentangan secara lahir maka 
diupayakan pemaduan atau 
pengintegrasiannya oleh ulama 
mutaqaddimin.3 

 
2 Subhi al-Shalih, Membahas Ilmu-ilmu Al-
Qur’an, terj. Tim Pustaka Firdaus, cet. ke-8 
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001), h. 338. 
3 Ulama Hanafiyyah dan Hanabilah misalnya 
mengemukakan metode penyelesaian antara dua 
dalil yang bertentangan tersebut dengan cara : 1. 
Naskh, yaitu membatalkan hukum yang ada 
didasarkan adanya dalil yang datang kemudian 
yang mengandung hukum yang berbeda dengan 
hukum yang pertama; 2. Tarjih, yaitu 
menguatkan salah satu di antara dua dalil yang 
bertentangan tersebut berdasarkan indikasi yang 
dapat mendukungnya; 3. al-Jam’u wa al-Taufiq, 
yaitu mengumpulkan dalil-dalil yang 
bertentangan itu kemudian 
mengkrompomikannya; dan 4. Tasaqut al-

Pengertian dari Segi Terminologi 
Seperti halnya dari segi 

etimologi, kata naskh dari segi 
terminologi juga tak luput dari 
perbedaan. Para ulama mutaqaddimin 
mendefinisikan kata naskh secara luas 
dan lebih umum dari definisi yang 
diberikan ulama muta’akhirin, sehingga 
mencakup : (a) pembatalan hukum yang 
ditetapkan terdahulu  oleh hukum yang 
ditetapkan kemudian; (b) pengecualian 
hukum yang  bersifat umum oleh 
hukum yang  bersifat  khusus yang 
datang kemudian; (c) penjelasan yang 
datang kemudian terhadap hukum yang 
bersifat samar; (d) penetapan syarat 
terhadap hukum terdahulu yang belum 
bersyarat.4 Atas dasar inilah, mereka 
memperluas dan menggunakan semua 
pengertian naskh, sehingga naskh 
menurut mereka bisa mencakup semua 
bentuk penjelasan, yakni taqyid 
terhadap yang muthlaq, takhshish 
terhadap yang ‘am, dan lain 
sebagainya.5 
 Pengertian yang luas ini 
kemudian dipersempit oleh ulama 
muta’akhirin yang mendefinisikan 
naskh sebagai: ketentuan hukum yang 
datang kemudian guna membatalkan 
atau mencabut atau menyatakan 
berakhirnya masa pemberlakuan hukum 
yang terdahulu, sehingga ketentuan 
hukum yang berlaku adalah yang 
ditetapkan terakhir. Subhi al-Shalih 
berpendapat bahwa definisi 
terminologis yang paling tepat untuk 

 
Dalilain, yaitu mengugurkan kedua dalil yang 
bertentangan. Ulama Syafi’iyyah, Malikiyyah 
dan Dzahiriyyah dalam metode penyelesaian 
ta’arrudh ‘adillah juga menggunakan konsep 
serupa tetapi dengan urutan metode yang 
berbeda, dimulai dari al-jam’u wa al-taufiq,  
tarjih, naskh, dan tasaqut al-dalilain. Lihat 
keterangan lengkap masalah ini misalnya dalam 
Nasrun Haroen, Ushul Fiqh, cet. ke-2 (Jakarta: 
Logos Wacana Imu, 1997), h. 173-180; Amir 
Syarifuddin, Ushul Fiqh I, cet. ke-I (Jakarta: 
Logos Wacana Ilmu, 1997), h. 200-210. 
4 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, h. 
144. 
5 Nor Ichwan, Membahas Bahasa Al-Qur’an, 
cet. ke-1 (Semarang: Pustaka Pelajar, 2002), h. 
280. 



 

 

kata naskh adalah: mencabut hukum 
syar’i dengan dalil syar’i yang datang 
kemudian. Dalil demikian disebut 
dengan nasikh. Sedangkan hukum yang 
pertama disebut sebagai mansukh. 
Sementara itu, penghapusan hukum 
tersebut disebut naskh. Dari sini 
kemudian muncul sebuah pertanyaan: 
adakah ayat yang dibatalkan atau 
dicabut hukumnya?  
 Para ulama mempunyai 
pendirian yang berbeda mengenai hal 
ini. Sumber perbedaan pendirian 
tersebut berasal dari al-Qur’an surat al-
Baqarah, 106 :  

 وأ اهنم يربخ ت/ اهسنن وأ ةيآ نم خسنن ام
ريدق ءيش لك ىلع الله نأ ملعت لمأ اهلثم  

 “Kami tidak me-naskh-kan satu 
ayat atau Kami menjadikan manusia 
lupa kepadanya kecuali Kami 
mendatangkan yang lebih baik darinya 
atau yang sebanding. Apakah kamu 
tidak mengetahui sesungguhnya Allah 
berkuasa atas segala sesuatu.” 
 Ulama yang berpendirian 
adanya naskh dalam al-Qur’an 
menjelaskan bahwa yang dimaksud 
dengan lafadz ‘ayat’ diatas adalah ayat 
al-Qur’an yang mengandung ketentuan-
ketentuan hukum. Penafsiran ini 
bertolak belakang dengan penafsiran 
ulama yang tidak mengakui adanya 
naskh dengan menyatakan bahwa yang 
dimaksud dengan lafadz ‘ayat’ ialah 
mukjizat para nabi. Mereka juga 
mengemukakan ayat 101 surat an-Nahl : 
 “Apabila Kami mengganti satu 
ayat di tempat ayat yang lain dan 
Tuhan mengetahui apa yang 
diturunkannya, maka mereka berkata 
sesungguhnya engkau hanyalah 
pembohong.” 
 Mereka yang menolak adanya 
naskh dalam al-Qur’an menyatakan 
bahwa pembatalan hukum dari Allah 
mengakibatkan satu dari dua 
kemustahilan-Nya, yaitu : (a) 
ketidaktahuan, sehingga Dia perlu  
mengganti  atau  membatalkan  satu 
hukum dengan hukum yang lain; dan 

(b) kesia-siaan dan permainan belaka.6 
Berdasarkan keyakinan bahwa Allah 
Maha Mengetahui dan Maha Bijaksana, 
maka dapat diambil kesimpulan bahwa 
tidak akan ada satu pun kekhilafan atau 
kesalahan dalam al-Qur’an. 
 Dalam hal ini sepertinya 
dibutuhkan usaha rekonsiliasi dari 
kedua kelompok ulama. Misalnya 
dengan meninjau kembali pengertian 
naskh yang dikemukakan oleh ulama 
mutaqaddimin dan ulama muta’akhirin. 
Untuk itu, penafsiran Muhammad 
‘Abduh tentang ayat-ayat al-Qur’an 
dapat kita gunakan sebagai titik tolak 
atau jalan keluar. 
 Muhammad ‘Abduh – walaupun 
tidak mendukung pengertian kata ‘ayat’ 
dalam al-Baqarah, 106 sebagai ‘ayat-
ayat al-Qur’an yang mengandung 
ketentuan-ketentuan hukum’, dengan 
alasan bahwa penutup ayat tersebut 
menyatakan ‘sesungguhnya Allah Maha 
Kuasa atas segala sesuatu’ yang 
menurutnya mengisyaratkan bahwa 
‘ayat’ yang dimaksud adalah mukjizat – 
tetap berpendapat bahwa 
dicantumkannya kata-kata ‘Ilmu 
Tuhan’, ‘diturunkan’, ‘tuduhan 
kebohongan’ dalam surat al-Nahl ayat 
101 sebagai isyarat yang menunjukkan 
bahwa maksud kata ‘ayat’ adalah ayat-
ayat hukum dalam al-Qur’an.7 

 Dengan demikian, terlihat 
bahwa Muhammad ‘Abduh menolak 
adanya naskh dalam arti pembatalan, 
tetapi menyetujui adanya naskh dalam 
arti tabdil (pergantian, pengalihan, 
pemindahan ayat hukum di tempat ayat 
hukum yang lainnya). 
 
SYARAT-SYARAT   DAN RUANG 
LINGKUP NASKH 
 Para ulama yang mengakui 
naskh menyatakan bahwa naskh 
dilakukan apabila : 
1. Terdapat dua ayat hukum yang 

saling bertolak belakang dan tidak 
dapat dikompromikan. 

 
6 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, h. 
146. 
7 Ibid., h. 147. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

4 

2. Harus diketahui secara meyakinkan 
perututan turunnya ayat-ayat 
tersebut, sehingga yang lebih 
dahulu ditetapkan sebagai mansukh, 
dan yang kemudian sebagai 
nasikh.8 

3. Hukum yang mansukh adalah 
hukum syar’i dan berlaku abadi. 

4. Hukum yang mansukh bukan suatu 
hukum yang disepakati oleh akal 
sehat tentang baik dan buruknya. 

5. Ayat yang mansukh hukumnya 
tidak terikat (dibatasi) dengan 
waktu tertentu. Sebab jika tidak 
demikian maka hukum akan 
berakhir dengan berakhirnya waktu 
tersebut. Dan yang demikian tidak 
dinamakan naskh. 

 Makki (w. 437 H.) berkata : ada 
segolongan ulama yang menegaskan 
bahwa ayat yang megisyaratkan waktu 
dan batas tertentu adalah muhkam, tidak 
mansukh, sebab ia dikaitkan dengan 
batas dan waktu, tidak ada naskh di 
dalamnya. Seperti firman Allah dalam 
surat al-Baqarah, 109 : 

هرمO الله تيM تىح اوحفصاو اوفعاف  
“Maka maafkanlah dan 

biarkanlah mereka sampai Allah 
mendatangkan perintah-Nya.” 

Dari sini dapat ditarik 
kesimpulan bahwa naskh hanya terjadi 
pada perintah (amar) dan larangan 
(nahi) an sich, baik itu diungkapan 
dengan tegas dan jelas maupun 
diungkapkan dengan kalimat berita 
(khabar) yang bermakna perintah atau 
larangan. Dengan catatan bahwa hal 
tersebut tidak berhubungan dengan 
persoalan akidah, seperti : Dzat Allah, 
sifat-sifat-Nya, kitab-kitab-Nya, para 
rasul-Nya, dan hari kemudian. Tidak 
pula mengenai khabar sharih (yang 
jelas dan nyata), misalnya : janji Allah 
untuk memasukkan hamba-Nya yang 
beriman dan bertakwa ke surga serta 
janji Allah untuk memasukkan hamba-
Nya yang mati dalam keadan kafir dan 
musyrik ke neraka. 

 
8 Ibid., h. 146. 

 Selain itu naskh juga tidak 
terjadi pada hal-hal yang berkaitan 
dengan etika dan akhlak atau dengan 
pokok-pokok ibadah dan mu’amalah. 
Hal ini karena semua syari’at ilahi tidak 
lepas dari pokok-pokok tersebut. 
Sedang dalam masalah pokok (ushul) 
semua syari’at sama.9 Allah berfirman 
dalam surat al-Syura 13, yang 
terjemahan harfiahnya adalah :  

“Dia telah mensyari’atkan bagi 
kamu tentang agama apa yang telah 
diwasiatkan-Nya kepada Nuh dan apa 
yang telah Kami wahyukan kepadamu 
dan apa yang telah Kami wasiatkan 
kepada Ibrahim, Musa, dan Isa yaitu : 
Tegakkalah agama dan janganlah kamu 
berpecah belah tentangnya.” 
 Sementara itu, Nashruddin 
Baidan dalam bukunya10 memaparkan 
ciri-ciri ayat yang tidak dapat di-naskh-
kan seperti yang dijelaskan oleh ‘Abd 
Wahhab al-Khallaf sebagai berikut:  
1. Ayat-ayat yang berisi hukum-

hukum pokok yang tidak berubah 
oleh perubahan keadaan manusia, 
seperti kewajiban percaya kepada 
Allah. Demikian juga ayat-ayat 
yang menentukan pokok-pokok 
keutamaan, seperti mengormati 
orang tua. Serta ayat-ayat yang 
menunjukkan kepada pokok-pokok 
keburukan, seperti syirik dan 
sebagainya. 

2. Ayat-ayat yang mencakup hukum-
hukum dalam bentuk yang 
diberlakukan selamanya. Misalnya 
tidak diterimanya persaksian 
penuduh zina (kasus li’an) untuk 
selamanya:  ادبأ ةداهش مله لبقت لاو   
(Q.S. al-Nur, 4).  

3. Ayat-ayat yang menunjukkan 
kejadian yang telah terjadi pada 
masa lampau. Misalnya berita 
bangsa Tsamud, ‘Ad. 

 
9 Manna’ Khalil al-Qaththan, Studi Ilmu-Ilmu 
Al-Qur’an, terj. Mudzakir AS., cet. ke-2 
(Jakarta: Pustaka Litera AntarNusa, 1994), h. 
328. 
10 Nashruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu 
Tafsir, cet. ke-2 (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
2011), h. 174-175. 



 

 

 
METODE MENGETAHUI NASKH 
 Pengetahuan tentang naskh 
dalam al-Qur’an merupakan sesuatu 
yang sangat urgen sekali serta memiliki 
fungsi dan manfaat besar bagi kalangan 
ahli ilmu, terutama ahli ushul, fuqaha, 
dan juga mufassir, agar pengetahuan 
tentang hukum tidak menjadi kacau dan 
kabur. Memandang pentingnya 
pengetahuan tentang naskh dalam al-
Qur’an, banyak kita jumpai karya tulis 
mengenai masalah ini, baik ditulis oleh 
sarjana klasik maupun sarjana 
kontemporer. 
 Disisi lain, dalam beberapa 
literatur yang membahas mengenai 
konsep naskh ditemukan sejumlah 
riwayat yang memperoleh pengetahuan 
tentang ayat-ayat yang naskh dan yang 
mansukh dalam al-Qur’an. Dalam 
sebuah riwayat disebutkan bahwa Ali 
pada suatu hari bertanya kepada seorang 
hakim (qadhi): “Apakah kamu 
mengetahui ayat yang nasikh dan 
mansukh?” Hakim itu menjawab: 
“Tidak”. Lalu Ali berkata kepadanya: 
“Celakalah kamu dan mencelakakan 
orng lain”. 

Pertanyaan Ali di atas paling 
tidak menegaskan akan urgensi ilmu 
Nasikh-Mansukh sebagai bagian dari 
‘ulum al-Qur’an. Sehubungan dengan 
urgensi dari ilmu ini, pendapat 
Jalaluddin as-Suyuthi dalam al-Itqan 
menegaskan: “Para ulama mengatakan 
bahwa seseorang tidak boleh 
menafsirkan kitab Allah kecuali terlebih 
dahulu mengetahui ayat-ayat yang 
terdapat dalam al-Qur’an, yang me-
naskh-kan dan di-naskh-kan”. 
 Berdasarkan pentingnya 
pengetahuan mengenai masalah ini, 
Manna’ al-Qaththan11 telah menetapkan 
tiga metode untuk mengetahui ayat 
mana yang disebut sebagai nasikh dan 
ayat mana yang disebut sebagai 
mansukh. Ketiga metode tersebut 
adalah: 

 
11 Ibid., h. 330. 

1. Keterangan yang jelas (al-naql al-
sharih) dari Nabi saw atau sahabat. 
Seperti hadis: 

 هاور( .اهورزف لاأ .روبقلا ةرز̂ نع مكتيY تنك
)مكالحا  

“Aku dulu melarang kamu 
berziarah kubur, maka sekarang 
berziarahlah.” (HR. Hakim). 
Juga seperti perkataan Anas 
mengenai kisah orang yang 
dibunuh di dekat sumur 
ma’unah, berkenaan dengan 
mereka turunlah ayat al-Qur’an 
yang pernah dibaca sampai 
akhirnya ia dihapus. 

2. Kesepakatan (ijma’) umat bahwa 
ayat ini nasikh dan ayat yang itu 
mansukh. 

3. Mengetahui mana ayat-ayat yang 
turun terlebih dahulu dan mana ayat-
ayat yang turun kemudian dalam 
perspektif sejarah. 

 Beliau juga menjelaskan bahwa 
naskh tidak dapat ditetapkan 
berdasarkan ijtihad, pendapat para 
mufassir, ataupun berdasarkan dali-dalil 
yang secara lahir nampak kontradiktif, 
atau terlambatnya keislaman salah 
seorang dari dua perawi.  
 
POLA-POLA NASKH DALAM AL-
QUR’AN 
 Al-Qur’an yang sekarang berada 
di tangan kita sebenarnya telah 
mencakup keseluruhan wahyu Tuhan 
yang diterima Nabi Muhammad saw. 
Namun dalam beberapa riwayat masih 
ditemukan adanya dugaan sejumlah ayat 
yang tidak terekam secara tertulis dalam 
mushaf Utsmani.  
 Secara garis besar, terdapat tiga 
kategori utama dalam pembahasan pola-
pola nasikh dan mansukh ini: 
1. Wahyu yang terhapus, baik hukum 

maupun teks atau bacaannya (naskh 
al-hukm wa al-tilawah jami’an). 

Pola pertama ini dalam beberapa 
riwayat diakui eksistensinya 
sebagai bagian dari al-Qur’an pada 
masa tertentu. Contoh yang sering 
disebut diantaranya adalah riwayat 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

6 

yang datang dari ‘Aisyah tentang 
terjadinya muhrim karena sepuluh 
kali susunan, kemudian di-naskh 
dengan lima kali susunan. Dari 
‘Aisyah, ia berkata: 

 تاعضر رشع نآرقلا نم لزنأ اميف ناك
 سمبخ نخسن ثم نمريح تامولعم
 هيلع الله ىلص الله لوسر فيوتف تامولعم
  نآرقلا نم أرقي اميف نهو ملسو

“Diantara yang diturunkan 
kepada beliau adalah sepuluh 
susunan yang diketahui (ma’lum) 
itu menyebabkan muhrim, 
kemudian (ketentuan ini di-naskh 
oleh lima susunan yang diketahui 
(ma’lum). Maka ketika Rasulullah 
saw wafat, lima susunan ini (hukum 
yang terakhir) tetap dibaca sebagai 
bagian dari teks al-Qur’an.” 

Hadis di atas shahih meskipun 
berstatus mauquf, yakni 
disandarkan kepada ‘Aisyah. Akan 
tetapi hadis tersebut dihukumi 
marfu’, yaitu setingkat dengan 
hadis yang datang dari Nabi saw. 

Perkataan Aisyah “lima susunan 
ini tetap dibaca sebagai bagian 
dari teks al-Qur’an“, dapat 
dipahami bahwa tilawahnya masih 
tetap, padahal tidak demikian, 
sebab teks tersebut tidak terdapat di 
dalam mushaf resmi Utsmani. Yang 
jelas, teks tersebut juga telah di-
naskh. Hal ini baru diketahui 
masyarakat setelah meninggalnya 
Rasulullah saw, sementara sebagian 
mereka masih membacanya.12 

Akan tetapi yang menjadi 
persoalan dengan riwayat tersebut 
adalah bahwa di dalam al-Qur’an 
tidak ada teks khusus mengenai 
ketentuan frekuensi susunan yang 
menyebabkan timbulnya hubungan 
mahram. Jika memang ada naskh 
dalam hukum ini maka tentunya hal 
tersebut naskh dalam Sunnah bukan 
dalam al-Qur’an. Pendapat ini 

 
12 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Quran, h. 
294. 

dikuatkan oleh Makki ketika 
mengatakan: “Di dalam contoh ini 
ada mansukh yang tidak ada 
teksnya dan ada juga nasikh yang 
tidak ada teksnya. Saya tidak 
mengetahui contoh yang sama 
dengan ini (tidak ada 
bandingannya).”13 

Dalam laporan lain disebutkan 
bahwa: 

Abu Waqid al-Laithii berkata, 
"Ketika Nabi s.a.w. menerima 
wahyu, kita akan mendatanginya 
dan dia akan mengajarkan kepada 
kita apa yang diwahyukan. Pada 
suatu hari (saya mendatanginya) 
dan dia berkata : “Sesungguhnya 
Allah berkata, Kami menurunkan 
kekayaan untuk memelihara doa 
dan bersedekah, dan sekiranya 
keturunan Adam mendapati sebuah 
lembah, maka dia akan 
meninggalkannya untuk mencari 
satu lagi seperti itu, dan jika dia 
memperoleh yang satu lagi seperti 
itu, dia akan mencari untuk yang 
ketiga, dan tidak ada yang akan 
memuaskan perut keturunan Adam 
kecuali debu, tetapi Allah lembut 
hati kepada sesiapa yang lembut 
hati”.14 

Laporan ini juga pernah 
disampaikan pertama kali oleh 
Ubay ibn Ka’ab yang menyatakan 
bahwa ayat ini merupakan bagian 
dari teks al-Qur’an.15 Kemudian 
Abu Musa menyampaikan melalui 
Shahih Muslim:16 

“Kami pada ketika pernah 
mengucapkan satu surah yang 

 
13 Nasr Hamid Abu Zaid, Tekstualitas Al-
Quran: Kritik terhadap Ulumul Quran, terj. 
Khoiron Nahdliyyin, cet. ke-4 (Yogyakarta: 
LkiS Pelangi Aksara, 2005), h. 156. 
14 Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itqan fi Ulum al-
Quran (Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), I: 21-22. 
15 Dalam mushaf Ubay, ayat ini disisipkan di 
antara ayat 24 dan 25 dari surat Yunus. 
16 Hadits ini diriwayatkan dari Suwaid Ibn 
Sa’id, dari ‘Ali Ibn Mushir, dari Daud, dari Abi 
Harb Ibn Abi Aswad. Lihat Abu al-Husain al-
Muslim, Shahih Muslim  (Beirut: Dar al-
Ma’rifat, 1995), VII: 141. 



 

 

menyerupai dalam panjang dan 
tegas seperti (surah) Bara'at. 
Meskipun saya lupa, tetapi saya 
ingat bagian ini : "jika ada dua 
buah lembah penuh dengan 
kekayaan, untuk keturunan 
Adam, dia akan inginkan sebuah 
lembah ketiga, dan tiada apa 
yang akan memenuhi perut 
keturunan Adam kecuali debu” 
Dalam riwayat Bukhari dan Ibn 

Zaubair, ayat di atas hanya disebut 
sebagai hadis Nabi, bukan wahyu 
al-Qur’an.17 Imam Muslim juga 
meriwayatkan dalam shahihnya: 

“Bahwa Abu Musa pernah 
menghabarkan kepada mereka 
biasa membaca suatu surat yang 
panjangnya meyerupai 
musabbihat,18 tetapi yang bisa 
diingatnya adalah ayat  “Hai 
orang-orang yang beriman, 
mengapa kalian katakan apa 
yang tidak kalian lakukan? 
Maka dituliskan sebuah 
kesaksian dileher-lehermu dan 
kalian akan ditanya tentangnya 
dihari berbangkit”.19 
Laporan-laporan ini semakin 

mempertegas bahwa ada ayat-ayat 
yang di-naskh, untuk tidak 
dikatakan teks yang di-hilang-kan. 
Akan tetapi jenis naskh seperti ini 
sangat sulit diterima, baik secara 
‘aqli maupun naqli. Kalaulah kita 
mau menerima naskh jenis ini, 
maka kita akan berhadapan dengan 
dua persoalan utama: pertama, 
bagaimana dengan pernyataan al-
Qur’an bahwa “sesungguhnya telah 
Kami turunkan al-Qur’an dan 

 
17 Menurut Imam Bukhari hadis tersebut 
diucapkan oleh Nabi di atas mimbar, dan bukan 
bagian dari al-Qur’an. Lihat dalam Muhammad 
ibn Ismail al-Bukhari, Shahih Bukhari (Beirut: 
Dar al-Kitab al-‘Alamah, 1992), III, khususnya 
pada bab ma yuttaqa min  fitnah al-mal. Dalam 
Kitab al-Riqaq. 
18 Yaitu surat-surat yang didahuli dengan 
perkataan sabbaha. Diantaranya adalah surat al-
Hadid, surat al-Hashr, surat al-Jumu’ah, dan 
surat al-Taghabun.  
19 Imam Muslim, Shahih Muslim, VII: 141. 

sesungguhnya Kami niscaya akan 
memeliharanya”?20 kedua, berita 
mengenai riwayat-riwayat di atas 
adalah berdasarkan riwayat yang 
masih kondusif untuk kemungkinan 
adanya kritik sanad dan matan. 
Dan ketiga, jika diasumsikan 
bahwa tilawah dan hukumnya 
sudah mansukh, maka kita pada 
dasarnya tidak memiliki 
kepentingan praktis untuk 
mengamalkanya. 

2. Wahyu yang terhapus teksnya 
tetapi hukumnya masih berlaku 
(naskh al-tilawah duna al-
hukm). 
Contoh yang sering muncul 
adalah ayat rajam yang 
mengungkapkan bentuk 
hukuman rajam bagi orang yang 
berzina. Ayat yang disebut 
adalah sebagai berikut: 

 نم لااكن ةتبلا اهموجمراف اينز اذإ ةخيشلاو خيشلا
ميكح ميلع اللهو الله  

“Apabila seorang laki-laki 
dewasa dan seorang perempuan 
dewasa berzina, maka rajamlah 
keduanya, itulah kepastian 
hukum dari Tuhan, dan Tuhan 
Maha Kuasa lagi Maha 
Bijaksana.” 
Sebagian riwayat yang ada 
mengungkapkan ayat ini 
termasuk kategori bagian dari al-
Qur’an yang di-naskh. Semula 
posisi ayat ini berada pada surat 
al-Ahzab: 33, tetapi riwayat ini 
ditolak, karena perbedaan rima. 
Menurut riwayat Bukhari, ayat 
ini pada mulanya berada pada 
surat al-Nur: 24. Akan tetapi, 
meskipun rima dan fokus 
pembicaraannya sama, yaitu 
dengan rima im dan tentang 
zina, tetapi dalam surat al-Nur: 
24 ini terdapat batasan yang 
jelas mengenai hukuman 
perbuatan zina tersebut dengan 

 
20 Lihat Q.S. al-Hijr: 9 dan Q.S. al-Isra’: 105. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

8 

cambukan. Sementara ayat 
diatas dengan rajam. 
Pola naskh seperti ini tidak 
memberikan keringanan, justru 
menjadikan hukum-hukum 
syar’i berubah menjadi misteri-
misteri yang hanya dapat 
diketahui oleh orang-orang 
tertentu. Khususnya apabila 
hukum-hukum tersebut 
berkaitan dengan hubungan 
alamiah antara sesama manusia 
dalam masyarakat. 
Sementara itu beberapa ulama 
berpendapat bahwa hikmah 
dibalik naskh dengan pola 
seperti ini adalah untuk 
dijadikan sarana menilai sejauh 
mana ketaatan umat Islam di 
dalam menyerahkan dirinya 
menjalankan perintah secara 
dzanny tanpa menunggu perintah 
yang diturunkan secara pasti. 
Sehingga dengan sesuatu yang 
sangat mudah itu mereka dengan 
segera menjalankannya 
sebagaimana Ibrahim yang 
dengan segera menyembelih 
putranya karena mimpi, padahal 
mimpi merupakan sarana 
pewahyuan yang sangat 
rendah.21  

3. Wahyu yang terhapus 
hukumnya, sementara teks atau 
bacaannya tetap (naskh al-hukm 
duna al-tilawah). 
Pola ini adalah satu-satunya pola 
yang masuk dalam pengertian 
naskh dan pola yang lain 
sebenarnya bukan. Secara 
kuantitas, jumlah ayat yang di-
naskh untuk pola ini telah 
mencapai suatu proposi yang 
mengerikan dan sangat dramatis 
dalam sejarah pemikiran Islam. 
Hal ini lebih disebabkan karena 
pencampuradukkan makna 
antara konsep naskh dan konsep-
konsep lainnya yang hampir 
mempunyai kesamaan fungsi, 

 
21 Ibid., h. 161. 

seperti takhshish terhadap yang 
‘am, taqyid terhadap yang 
muthlaq, dan yang sejenisnya.22 

Contoh naskh dengan pola ini 
seperti firman Allah: 

 اجاوزأ نورذيو مكنم نوفوتي نيذلاو
 يرغ لولحا لىإ اعاتم مهجاوزلأ ةيصو
 مكيلع حانج لاف نجرخ نإف جارخإ
 اللهو فورعم نم نهسفنأ فى نلعف اميف
)240 :ةرقبلا( ميكح زيزع  

“Dan orang-orang yang akan 
meninggal dunia diantara kamu 
dan meninggalkan istri, 
hendaklah berwasiat untuk istri-
istrinya, (yaitu) diberi nafkah 
hingga setahun lamanya dan 
tidak disuruh pindah (dari 
rumahnya). Akan tetapi jika 
mereka pindah (sendiri), maka 
tidak ada dosa bagimu (wali 
atau waris dari yang meninggal) 
membiarkan mereka berbuat 
yang ma’ruf terhadap diri 
mereka. Dan Allah Maha 
Perkasa lagi Bijaksana.” (Q.S. 
al-Baqarah: 240) 
Apabila seorang wanita ditinggal 
mati oleh suaminya, maka ia 
wajib menanti sampai habis 
masa ‘iddah satu tahun penuh 
dan nafkahnya diambilkan dari 
harta suaminya dan ia tidak 
mendapatkan warisan. 
Kemudian Allah me-naskh 
dengan firman-Nya: 

 نصبتري اجاوزأ نورذيو مكنم نوفوتي نيذلاو
O234 :ةرقبلا( ارشعو رهشأ ةعبرأ نهسفن(  

“Dan orang-orang yang akan 
meninggal dunia diantara kamu 
dan meninggalkan istri-istri 
(hendaklah para istri itu) 
menangguhkan dirinya 
(ber’iddah) empat bulan sepuluh 
hari.” (Q.S. al-Baqarah: 234) 

 
22 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Quran, h. 
299. 



 

 

Meskipun ayat yang me-naskh 
dari segi bacaan mendahului 
ayat yang di-naskh, namun yang 
dijadikan unsur pertimbangan 
adalah kronologi turunnya bukan 
urutan pembacaannya. Disini 
naskh bukan berarti melepaskan 
dan menghapuskan teks dari 
bacaan. 
Adapun hikmah dari 
penghapusan hukum dan 
penetapan bacaan adalah: (a) al-
Qur’an disamping dibaca untuk 
diketahui dan diamalkan 
hukumnya, ia juga dibaca karena 
ia adalah kalamullah yang 
membacanya mendapat pahala, 
maka ditetapkanlah tilawah 
karena hikmah ini; dan (b) pada 
umumnya naskh itu untuk 
meringankan, maka 
ditetapkanlah tilawah untuk 
mengingatkan nikmat 
dihapuskannya kesulitan 
(masyaqqah).23 
 

 
 
TEKS YANG BERWENANG 
MELAKUKAN NASKH 
 Beberapa kategori naskh yang 
biasa terjadi dalam sistem hukum Islam 
dapat dibedakan ke dalam empat 
bagian, diantaranya: (a) naskh al-Quran 
dengan al-Qur’an; (b) naskh al-Qur’an 
dengan Sunnah; (c) naskh Sunnah 
dengan al-Qur’an; dan (d) naskh 
Sunnah dengan Sunnah. 
 Kategori pertama telah 
disepakati kebolehannya. Hal ini 
didasarkan pada surat al-Baqarah ayat 
106 – seperti yang telah penulis 
sebutkan di atas – yang menunjukkan 
makna bahwa yang sebanding dengan 
al-Qur’an hanyalah al-Qur’an. 

Contoh lain juga bisa kita lihat 
dalam masalah penetapan hukum 
khamr. Pada mulanya al-Qur’an hanya 
menyampaikan tentang sisi positif dan 
negatif dari khamr dalam surat al-

 
23 Manna’ Khalil al-Qaththan, Studi Ilmu-ilmu 
Al-Qur’an, h. 337. 

Baqarah ayat 219. Kemudian, al-Qur’an 
meminta kaum muslimin untuk tidak 
mabuk ketika shalat dalam surat al-Nisa 
ayat 43. Dan terakhir, al-Qur’an 
menegaskan kepada kaum muslimin 
untuk tidak menggunakan atau 
meminum khamr dalam surat al-Maidah 
ayat 90-91. 
 Untuk kategori kedua, para 
ulama berselisih pendapat tentang 
kebolehan teks Sunnah me-naskh teks 
al-Qur’an. Menurut Nor Ichwan24 
kontradiksi semacam ini muncul lebih 
disebabkan karena tidak adanya 
pembedaan antara teks-teks keagamaan 
(al-nushush al-diniyah), dan juga tidak 
dipahaminya batas-batas yang 
memisahkan antara teks-teks tersebut. 
 Al-Suyuthi mengemukakan 
perbedaan ini dengan mengatakan 
bahwa Imam Syafi’i, Ahmad (dalam 
satu riwayat yang dinisbahkan 
kepadanya), dan Ahl Al-Dzahir 
menolak dapatnya Sunnah me-naskh al-
Qur’an. Untuk menguatkan 
argumentasinya, Imam Syafi’i 
mengemukakan beberapa dalil dari teks 
al-Qur’an, salah satunya surat Yunus 
ayat 15: 
 “Dan apabila dibacakan kepada 
mereka ayat-ayat Kami yang nyata, 
orang-orang yang tidak mengharapkan 
pertemuan dengan Kami berkata: 
“Datangkanlah al-Qur’an yang lain 
dari ini atau gantilah dia”. Katakanlah: 
“Tidaklah patut bagiku menggantinya 
dari pihak diriku sendiri. Aku tidak 
mengikut kecuali apa yang diwahyukan 
kepadaku. Sesungguhnya aku takut jika 
mendurhakai Tuhanku kepada siksa 
hari yang besar (kiamat).” 
 Menurut Imam Syafi’i bahwa 
ayat ini sebagai pemberitahuan bahwa 
Dia mewajibkan kepada Nabi untuk 
mengikuti semua yang diwahyukan 
kepadanya, dan sebagai larangan untuk 
mengubah (menggantinya) dari pihak 
dirinya sendiri. Bahwa ayat yang 
berbunyi “Tidaklah patut bagiku 
menggantinya dari pihak diriku sendiri” 

 
24 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an, 
h. 299-300. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

10 

sebagai bukti bahwa al-Qur’an tidak 
bisa di-naskh dengan al-Qur’an.25  
 Sebaliknya Imam Malik, para 
pengikut madzhab Abu Hanifah, dan 
mayoritas para teolog baik dari 
kalangan As’ariyah maupun Mu’tazilah 
memandang bahwa tidak ada halangan 
logis bagi kemungkinan adanya naskh 
tersebut. Menurut mereka, Sunnah pada 
hakikatnya adalah wahyu Tuhan 
sebagaimana al-Qur’an. Hanya saja 
mereka kemudian berbeda pendapat 
tentang ada tidaknya Sunnah Nabi yang 
me-naskh al-Qur’an.26 

 Nor Ichwan membagi para 
ulama dari berbagai golongan yang 
berselisih pendapat mengenai hal ini ke 
dalam tiga kelompok27:  

1. Kelompok pertama, yaitu dari 
kalangan Mu’tazilah 
menyatakan bahwa Sunnah yang 
me-naskh al-Qur’an harus 
bersifat mutawatir (diyakini 
kebenaran nisbahnya kepada 
Nabi saw.). Penetapan syarat ini 
lebih disebabkan karena ke-
mutawatir-an teks-teks al-
Qur’an. Sehingga teks yang 
mutawatir harus di-naskh 
dengan teks yang mutawatir 
pula. Sebab adalah sangat riskan 
untuk membatalkan sesuatu 
yang pasti berdasarkan hal yang 
belum pasti. Namun, karena 
jarang ditemukannya Sunnah 
yang mutawatir mengenai 
masalah hukum, maka naskh 
jenis ini tidak banyak terjadi 
dalam al-Qur’an. Ibnu Dzufr (w. 
578 H.) dalam kitabnya yang 
berjudul Yanbu’ dengan tegas 
menolak penggunaan hadis-
hadis ahad untuk me-naskh 
ayat-ayat al-Qur’an.28 Ia berkata: 
“Hadis yang diriwayatkan oleh 

 
25 Ibid., h. 303. 
26 Quraish  Shihab, Membumikan Al-Qur’an, h. 
148. 
27 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an, 
h. 301-302. 
28 Manna’ Khalil al-Qaththan, Membahas Ilmu-
ilmu Al-Qur’an, h. 346. 

satu orng tidak menentukan 
soal-soal al-Qur’an”. 

2. Kelompok kedua, dari golongan 
Hanafiyah dan ulama-ulama 
yang sepaham dengannya telah 
memperluas jangkauan naskh. 
Mereka tidak mensyaratkan sifat 
mutawatir bagi Sunnah yang 
me-naskh al-Qur’an. Menurut 
mereka, hadis yang masyhur 
yang dapat menimbulkan arti 
yakin, bisa me-naskh sebagian 
teks-teks al-Qur’an. Dengan 
demikian, mereka menggunakan 
kata naskh untuk semua dalil 
yang datang kemudian, yang 
berlainan dan mengubah hukum 
yang pertama. 

3. Kelompok ketiga, golongan Ibn 
Hazm yang sepaham dengan 
ulama salaf, berpandangan 
bahwa Sunnah dapat me-naskh 
al-Qur’an sekalipun hanya hadis 
ahad (tidak mutawatir). 

 Kategori ketiga adalah naskh 
Sunnah dengan al-Qur’an. Jenis yang 
ketiga ini juga tak luput dari perbedaan 
pendapat. Ulama yang membolehkan 
naskh Sunnah dengan al-Qur’an 
mengungkapkan bahwa hal semacam 
ini tidaklah mustahil karena al-Qur’an 
dan Sunnah adalah sama-sama wahyu 
Ilahi. Sedangkan ulama yang menolak 
adanya naskh Sunnah dengan al-Qur’an 
berargumen dengan Firman Allah 
dalam surat al-Nahl ayat 44: 
 “Dan Kami turunkan kepadamu 
al-Qur’an, agar kamu menerangkan 
kepada umat manusia apa yang telah 
diturunkan kepada mereka dan supaya 
mereka memikirkan.” 
 Ayat ini menjelaskan bahwa 
Sunnah tidak lain hanyalah berfungsi 
sebagai penjelasan (bayan) al-Qur’an. 
Sebab jika Sunnah di-naskh dengan al-
Qur’an, maka hilanglah fungsi 
bayannya.29 Imam Syafi’i menyatakan 
bahwa apa saja yang ditetapkan Sunnah 
sudah tentu didukung oleh al-Qur’an, 
dan apa saja yang ditetapkan oleh al-

 
29 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an, 
h. 305. 



 

 

Qur’an tentu didukung pula oleh 
Sunnah. Hal ini karena antara al-Qur’an 
dan Sunnah harus senantiasa sejalan dan 
tidak bertentangan. 
 Adapun contoh naskh sunnah 
dengan al-Qur’an adalah ketika tradisi 
Nabi yang masih berkiblat ke Bait al-
Maqdis, dan enam bulan kemudian 
setelah hijrah ke Madinah turunlah 
ketetapan dari al-Qur’an untuk berkiblat 
ke Masjidil Haram dalam surat al-
Baqarah ayat 144. Juga kebiasaan Nabi 
yang telah menetapkan bulan al-Syura 
sebagai bulan wajib puasa, lalu di 
kounter oleh al-Qur’an dengan turunnya 
sebuah ayat dalam surat al-Baqarah ayat 
185: “maka barang siapa yang melihat 
bulan ramadhan, hendaknya 
berpuasalah ia”. Akan tetapi, model ini 
pun ditolak oleh Imam Syafi’i dengan 
argumen yang telah dikemukakan di 
atas.30 

 Kategori yang terakhir adalah 
naskh Sunnah dengan Sunnah. Dalam 
kategori ini dapat dibagi menjadi empat 
macam: (a) naskh Sunnah mutawatir 
dengan mutawatir; (b) naksh Sunnah 
ahad dengan ahad; (c) naskh Sunnah 
ahad dengan mutawatir; dan (d) naskh 
Sunnah mutawatir dengan ahad. Tiga 
jenis yang disebut pertama 
diperbolehkan, baik menurut akal atau 
syar’i. Sedangkan untuk jenis keempat 
para ulama sepakat bahwa jenis ini 
diperbolehkan menurut akal dan masih 
diperdebatkan menurut syar’i. 
 Mereka berargumen bahwa 
hadis mutawatir bersifat qath’i al-
tsubut, sedangakan khabar ahad bersifat 
dzanny al-tsubut. Yang qath’i tidak 
dapat dihapus dengan yang dzanny, 
sebab hadis mutawatir mempunyai 
kedudukan yang lebih kuat 
dibandingkan dengan hadis ahad. Oleh 
karenanya, yang kuat tidak dapat 
dihapuskan oleh yang lemah 
kedudukannya.31 

 

 
30 Jaluddin al-Suyuthi, al-Itqan fi Ulum al-
Qur’an, I: 21-22. 
31 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an, 
h. 305. 

KONTRADIKSI SEPUTAR 
NASIKH-MANSUKH 
 Persoalan nasikh-mansukh 
dalam al-Qur’an bermula dari 
pemahaman ayat 82 dari surat al-Nisa. 
Ayat ini mengatakan bahwa ayat-ayat 
al-Qur’an tidak mempunyai perbedaan-
perbedaan yang signifikan antara satu 
ayat dengan yang lainnya. Sementara 
dalam ayat lain tepatnya ayat 106 dari 
surat al-Baqarah disebutkan bahwa: 
“Kami tidak me-naskh-kan satu ayat 
atau Kami menjadikan manusia lupa 
kepadanya kecuali Kami mendatangkan 
yang lebih baik darinya atau yang 
sebanding. Apakah kamu tidak 
mengetahui sesungguhnya Allah 
berkuasa atas segala sesuatu”. Dari 
sinilah kemudian muncul keragaman 
pandangan mengenai teori nasikh-
mansukh. 
 
Nasikh-Mansukh dalam Perspektif 
Pendukungnya. 

Ulama yang mempelopori 
konsep nasikh-mansukh dalam al-
Qur’an adalah Imam al-Syafi’i, al-
Nahhas, al-Suyuthi dan al-Syaukani.32 
Persoalan naskh bagi kelompok 
pendukungnya merupakan salah satu 
cara menyelesaian beberapa dalil yang 
dianggap bertentangan secara zhahir, 
maka diupayakan pengkompromian 
kedua dalil tersebut. Apabila tidak bisa 
dikompromikan maka salah satunya di-
naskh (dibatalkan). 

Mengenai adanya naskh dalam 
syari’at Islam telah menimbulkan 
pertanyaan. Mengapa terjadi naskh 
dalam syari’at Islam? Menjawab 
pertanyaan ini para ulama pendukung 
teori naskh mengemukakan argumentasi 
dan sejumlah alasan, baik yang 
didasarkan argumentasi rasional 
maupun yang bersandar pada nash. 

Argumentasi rasional sebagai 
berikut: Pertama, bahwa naskh tidak 
merupakan hal yang terlarang menurut 
akal pikiran dan setiap yang tidak 

 
32 Ahmad Izzan, Ulumul Quran: Telaah 
Tekstualitas dan Kontekstualitas al-Quran 
(Bandung: Tafakur, 2009), h. 187. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

12 

terlarang berarti boleh. Kedua, 
seandainya naskh tidak dibolehkan akal, 
maka syari’at tidak akan 
memerintahkan sesuatu kepada hamba-
Nya dengan perintah sementara dan 
melarangnya dengan larangan 
sementara. Ketiga, seandainya naskh itu 
tidak boleh menurut akal dan terjadi 
menurut sam’iyyat, maka tidak akan 
ditetapkan risalah Muhammad sebab 
syari’at yang terdahulu dengan 
sendirinya akan kekal. Padahal risalah 
Muhammad merupakan risalah 
pengganti dan penyempurna. Oleh 
karena itu naskh boleh dan dapat terjadi. 
Keempat, bahwa terdapat dalil yang 
menunjukkan  naskh terjadi menurut 
nash.33 

Dasar terjadinya naskh menurut 
nash dapat dicontohkan sebagai berikut: 
Pertama, sumber dalam Taurat 
menjelaskan bahwa setelah Nabi Nuh 
turun dari kapalnya, Allah 
memerintahkan bahwa semua binatang 
melata dan tumbuh-tumbuhan boleh 
dimakan, tetapi kemudian diketahui 
syari’at Nabi Nuh mengharamkan 
sebagian binatang melata. Kedua, Allah 
menyuruh Adam menikahkan anak 
perempuannya dengan anak laki-
lakinya, juga diperbolehkannya 
menikahi saudara satu ibu beda ayah. 
Akan tetapi sekarang orang Islam, 
Yahudi dan Nasrani menolak kebiasaan 
ini. Kasus di atas merupakan contoh 
terjadinya naskh dalam syari’at-syari’at 
terdahulu. Sedangkan naskh dalam 
syari’ah Islam antara lain dapat 
dipahami dari beberapa ayat dalam al-
Quran, seperti Q.S. al-Baqarah 106; 
Q.S. al-Ra’ad: 39, al-Nahl: 101; al-Nisa 
:160. Dalam al-Qur’an sendiri menurut 
penganut teori naskh terdapat cukup 
banyak ayat yang di-naskh hukumnya.34 

Ibn Katsir menegaskan bahwa 
tidak ada alasan bagi kita untuk 
menafikan nasikh-mansukh, karena ia 
menetapkan hukum sesuai kehendak-

 
33 Muhammad Abd al-Azhim al-Zarqany, 
Manahil al-'Irfan fi 'Ulum al-Quran (Kairo: Isa 
al-Bab al-Halabi wa Syurakauh, t.th.), h. 83-86. 
34 Ibid., h. 88-89. 

Nya dan melakukan apa saja sesuai 
dengan keinginan-Nya.35 Hal ini pula 
ditegaskan oleh Quraish Shihab, bahwa 
Allah tidak me-nasakh dalam arti 
membatalkan suatu hukum yang 
dikandung oleh satu ayat, kecuali Allah 
akan mendatangkan ayat lain yang 
mengandung hukum lain yang lebih 
baik atau serupa.36 

Thabathaba’i mengatakan bahwa 
pertentangan antara dua nash dalam 
naskh pada dasarnya merupakan 
pertentangan lahiriah, bukan 
pertentangan hakikiyyah (esensi). 
Alasan Thabathaba’i ini didasarkan 
pada al-Qur’an surat al-Nisa ayat 82.37 
Ia menegaskan naskh pada dasarnya 
bukan termasuk (yang terjadi karena) 
pertentangan dalam perkataan (qaul), 
dan ia juga tidak (terjadi karena) 
pertentangan (ikhtilaf) dalam pandangan 
hukum, melainkan terjadi karena 
pertentangan dalam mushdaq (kriteria) 
dari segi dapat diterapkannya hukum 
pada suatu hari, karena adanya 
mahslahat didalamnya. Dan dari segi 
tidak dapat diterapkannya pada suatu 
hari yang lain karena bergantinya 
kemashlahatan dari kemashlahatan yang 
lain yang mewajibkan hukum yang lain 
pula.38 Oleh karena itu, Thabathaba’i 
beranggapan bahwa naskh pada 
dasarnya tidak hanya khusus terdapat 
pada hukum-hukum syari’at, melainkan 
juga dapat terjadi terhadap takwiniyyah 
(persoalan-persoalan kosmo). 

Dalam Kitab Tafsirnya,  Al-
Maraghi menjelaskan hikmah adanya 
naskh dengan menyatakan bahwa: 
“hukum-hukum tidak ditetapkan kecuali 
untuk kemaslahatan manusia dan hal 

 
35 Ismail ibn Katsir, Tafsri al-Quran al-Azhim 
(Beirut: Maktabah al-Nur al-'Ilmiyyah, 1992), I: 
h. 151. 
36 Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan 
Kesan dan Keserasian al-Quran (Jakarta: 
Lentera Hati, 2000), h. 276 – 277. 
37 Muhammad Husain Thabathaba’i,  al-Mizan 
fi Tafsir al-Quran (Beirut: Mu'assasah al-A’lam 
li al-Mathbu’ah, 1991), I: 252 – 253. 
38 Ibid., lihat pula bukunya yang berjudul 
Mengungkap Rahasia al-Quran (Bandung : 
Mizan, 1993), h. 60 – 62. 



 

 

ini berubah atau berbeda akibat 
perbedaan waktu dan tempat, sehingga 
apabila ada satu hukum yang 
ditetapkan pada suatu waktu karena 
adanya kebutuhan yang mendesak 
(ketika itu) kemudian kebutuhan orang 
tersebut berakhir, maka merupakan 
suatu tindakan bijaksana apabila ia di-
naskh (dibatalkan) dan diganti dengan 
hukum yang sesuai dengan waktu, 
sehingga dengan demikian ia menjadi 
lebih  baik dari hukum semula atau 
sama dari segi manfaatnya untuk 
hamba Allah”.39 

Tampaknya para ulama 
penganut teori naskh mengakui proses 
penahapan pengiriman Ilahi dengan 
penyesuaian terhadap realitas yang 
berkembang.  Bahwa Nabi Muhammad 
diutus di tengah masyarakat jahiliyyah 
yang tidak mengenal agama, maka jika 
sekiranya  hukum diberikan  sekaligus 
akan berat untuk diterima oleh 
masyarakatnya, maka diturunkanlah 
hukum itu secara tahap demi tahap, 
sesuai dengan kebutuhan hukum waktu 
itu. Maka kalau ada hukum yang di-
naskh itu bukan hukum yang berlaku 
abadi. Di samping itu telah disepakati 
ulama bahwa terjadinya naskh hanyalah 
pada masa Nabi Muhammad dan tidak 
terjadi naskh itu sesudah nabi wafat.40 

Para ulama pembela konsep 
naskh memandang naskh sangat 
signifikan, hal itu dapat diukur dari 
sejumlah besar karya yang ditulis 
berkaitan dengan  subjek tersebut. 
Pengetahuan yang memadai tentang 
naskh adalah merupakan hal mendasar 
untuk dapat memahami al-Qur’an 
dengan baik. Para ulama pembela 
konsep ini berpendapat, bahwa 
seseorang tidak diperkenankan 
menafsirkan al-Qur’an kecuali setelah 
mengetahui dengan baik konsep 
abrogasi. Ibn Salamah misalnya, 
sebagaimana dikutip oleh Rippin 

 
39 Lihat Ibid., 145, Quraish mengutip pendapat 
Ahmad Musthafa Al-Maraghi dalam Tafsir al-
Maraghi (Mesir: al-Halabiy, 1946), I: 187. 
40 Kamal Muchtar (et. al.), Ushul Fiqh (Jakarta: 
Dana Bhakti Wakaf, 1995), I: 188. 

menyatakan bahwa seseorang tidak 
mungkin mendalami ilmu al-Qur’an 
tanpa memiliki pengetahuan yang 
matang  tentang teori naskh.41 

Fazlur Rahman adalah seorang 
pemikir modernis yang juga termasuk 
salah seorang pendukung teori naskh. 
Dalam pandangannya, ketetapan Ilahi 
yang bertalian dengan sektor sosial 
memiliki suatu bidang moral dan suatu 
bidang legal spesifik. Bidang legal 
spesifik merupakan transaksi antara 
keabadian kalam dan situasi ekologis 
aktual Arabia abad ke-7. Aspek 
ekologis ini tentu saja dapat dikenakan 
perubahan, asalkan bidang moral atau 
prinsip-prinsip moral yang berada di 
balik ketentuan legal tetap terjaga42. 
Bagi Rahman, keabadian kandungan 
legal spesifik al-Qur’an terletak pada 
prinsip-prinsip moral atau nilai-nilai 
yang mendasarinya, bukan pada 
ketentuan-ketentuan harfiahnya. 

Masih dalam konteks nasikh-
mansukh ia memberikan penjelasan 
argumentatif dengan mengatakan: “Bila 
orang mempelajari aspek reformasi 
sosial al-Qur’an, maka akan terlihat 
karakteristik yang nyata bahwa sebelum 
memperkenalkan suatu ketetapan  atau 
perubahan sosial, terlebih dahulu 
dipersiapkan landasan yang kokoh 
baginya, barulah ketetapan itu 
diperkenalkan secara gradual. 
Contohnya walaupun pernyataan al-
Qur’an tentang riba dikeluarkan di 
Makkah, namun riba tidaklah dilarang 
secara legal hingga beberapa waktu 
kemudian  di Madinah”.43 

Sehubungan dengan prinsip 
graduasi di atas Rahman lebih lanjut 
menyatakan: “…suatu pewahyuan total 
pada satu waktu adalah mustahil 
berdasarkan kenyataan sesungguhnya 

 
41 Andrew Rippin (ed.), Approaches to the 
History of the Interpretation of The Qur’an 
(New York: Oxford University Press, 1988), h. 
124. 
42 Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan 
Modernitas: Studi atas Pemikiran Hukum 
Fazlur Rahman (Bandung: Mizan, 1989), h. 
156-157. 
43 Ibid. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

14 

bahwa al-Qur’an harus turun sebagai 
petunjuk  bagi kaum muslim dari waktu 
ke waktu selaras dengan kebutuhan 
yang timbul”. 

Jika konsep naskh sebagaimana 
diintrodusir Rahman ini dipahami lebih 
lanjut, maka nasikh-mansukh 
merupakan suatu proses penahapan 
pengiriman pesan Ilahi dengan 
penyesuaian atas realitas yang 
berkembang. Konsep seperti ini 
mengindikasikan nuansa antropologis 
al-Qur’an, bahwa terjadi dialektika 
antara al-Qur’an sebagai wahyu dengan 
kondisi objektif. Masalah ini menjadi 
tidak sederhana ketika ditarik dalam 
wacana teologis yang dianut oleh rata-
rata pendukung teori naskh. Fenomena 
naskh dalam pemikiran agama yang 
hegemonik dan dominan memunculkan 
problem yang dihindari untuk 
dibicarakan, antara lain bagaimana 
mengkompromikan antara fenomena ini 
dengan konsekuensi yang 
ditimbulkannya bahwa teks mengalami 
perubahan melalui naskh, dengan 
keyakinan  umum bahwa teks sudah ada 
sejak azali di Lauh al-Mahfuzh.44 
 
Nasikh-Mansukh dalam Perspektif 
Penolaknya 

Golongan ulama yang menolak 
adanya naskh dalam al-Qur’an berusaha 
mengkompromikan ayat-ayat yang 
terlihat bertentangan sehingga tidak 
perlu di-naskh. Kelompok penolak ini 
dipelopori oleh Abu Muslim al-
Asfahani (w. 322 H), seorang pakar 
tafsir yang termasyur dari kalangan 
Mu’tazilah. Menurutnya, di dalam al-
Qur’an tidak terdapat naskh. Mengakui 
perihal adanya naskh berarti juga 
mengakui adanya kebatilan di dalam al-
Qur’an. Asfahani mendasarkan 
argumennya pada al-Quran surat al-
Fushshilat ayat 42 yang menegaskan: 
“Yang tidak datang kepanya (al-
Qur’an) kebatilan baik dari depan 
maupun dari belakangnya, yang 

 
44 Kritik teologis seperti ini misalnya 
dikemukakan oleh Nasr Hamid Abu Zaid, lihat 
dalam Tekstualitas al-Quran, h. 141. 

diturunkan dari sisi Tuhan Yang Maha 
Bijaksana lagi Maha Terpuji.”. 

Hukum-hukum yang dibawa al-
Qur’an bersifat abadi dan berlaku 
universal. Oleh karena itu, tidak layak 
kalau di dalam al-Qur’an terdapat 
naskh. Di samping itu ayat-ayat yang 
dinyatakan saling bertentangan ternyata 
masih dapat dikompromikan dengan 
mulus dan rasional.45 Atas dasar ini, ia 
lebih suka menyebut kata naskh dengan 
istilah lain, yaitu takhshish 
(pengkhususan). 
 Namun ia mendapat tentangan 
keras dari para pendukung naskh. 
Mereka membedakan pengertian naskh 
dari pengertian takhshish. Definisi 
takhshish ialah ‘membatasi keumuman 
sesuatu hanya pada bagian-bagiannya’, 
dan pembatasan tersebut tidak benar-
benar mencabut beberapa bagian dari 
ketetapan hukum. Kata ‘keumuman’ 
adalah subjek pokok bagi setiap bagian, 
tidak membatasi bagian-bagian lainnya 
kecuali jika disertai pengkhususan. Lain 
halnya dengan naskh, ayat yang 
mansukh tetap berlaku sebagaimana 
yang dimaksud dan selamanya 
demikian. Hanya segi hukumnya yang 
berlaku menyeluruh hingga waktu 
tertentu, tidak dapat dibatalkan kecuali 
oleh ayat yang me-naskh untuk suatu 
hikmah yang diketahui Allah Swt.  

 Takhshish memerlukan adanya 
hubungan dengan kalimat sebelumnya, 
atau berikutnya, atau yang 
membarenginya. Lain halnya dengan 
naskh yang kejadiannya pasti disertai 
dalil yang lugas mengenai soal yang di-
naskh (mansukh). Selain al-Qur’an dan 
Sunnah, dalil-dalil yang melandasi 
takhshish ialah pikiran dan perasaan. 
Adapun naskh dalilnya syar’i dan hanya 
mengenai al-Qur’an dan Sunnah. 
Karenanya, hukum syar’i tidak bisa 
dibatalkan dengan dalil ‘aqli atau 
rasional.46 

 
45 Fakhr al-Din al-Razi, Mafatih al-Ghaib 
(Mesir: Mathba’at al-Khairiyyah, 1307 H), I: 
443. 
46 Subhi al-Shalih, Membahas Ilmu-ilmu Al-
Quran, h. 341-342. 



 

 

Selain mendapat tentangan dari 
beberapa ulama, Asfahani juga 
mendapat dukungan dari beberapa 
ulama. Pakar tafsir di era klasik yang 
tercatat telah mendukung pendirian Abu 
Muslim tersebut hanya Fakhr al-Din al-
Razi. Di era modern pendirian Abu 
Muslim mulai mendapat dukungan. 
Mereka yang termasuk mendukung 
pendirian Abu Muslim tersebut adalah 
Syaikh Muhammad ‘Abduh dan 
muridnya Muhammad Rasyid Ridha, 
Maulana Muhammad Ali, Abd al-
Muta’al al Jabari, Abd al-Karim al-
Khathib dan Dr. Ahmad Hijazi al-Saq.47 
Alasan mereka disandarkan pada ayat 
al-Qur’an surat al-Kahfi ayat 27 “Dan 
bacakanlah apa yang diwahyukan 
kepadamu, yaitu kitab Tuhanmu (al-
Quran). Tidak ada (seorangpun) yang 
dapat merubah kalimat-kalimat-Nya”.48 
Hanya kemudian, Muhammad ‘Abduh 
menggunakan istilah tabdil, 
penggantian, pengalihan, atau 
pemindahan ayat hukum ditempat ayat 
hukum yang lain, bukan naskh dalam 
pengertian pembatalan.49 Dalam 
pemahaman Abduh yang demikian, 
semua ayat al-Quran tetap berlaku, tidak 
ada kontradiksi. Yang ada hanya 
pergantian hukum bagi masyarakat atau 
orang tertentu, karena kondisi yang 
berbeda. Dengan demikian ayat hukum 
yang tidak berlaku lagi baginya, tetap 
dapat berlaku bagi orang-orang lain 
yang kondisinya sama dengan kondisi 
mereka semula. 

Dalam perkembangan 
selanjutnya, terdapat kecenderungan 
semakin luas dalam memberikan 
pandangan kritis terhadap doktrin 
nasikh-mansukh. Salah satu sumber 
kritik itu adalah ulama-ulama klasik 
yang menerima doktrin ini juga silang 

 
47 Athaillah, “Sifat Operatif Ayat Al-Qur’an: 
Tanggapan terhadap Teori Naskh dalam al-
Quran” dalam Al-Banjary: Jurnal Ilmiah Ilmu-
Ilmu Keislaman, Pascasarjana IAIN Antasari., 
vol. 3, no. 5, Januari-Juni 2004, h. 43. 
48 M. Rifa’i, Ushul Fiqh (Semarang: Wicaksana, 
1991), h. 154 – 155. 
49 Quraish Shihab, Membumikan al-Quran, h. 
147. 

pendapat dalam menentukan mana ayat 
yang nasikh dan mana ayat yang 
mansukh. Dalam beberapa sumber 
disebutkan bahwa terdapat 
kecenderungan di kalangan ulama 
klasik untuk menekankan jumlah ayat 
yang mansukh hingga mencapai 
bilangan yang mengerikan. Ayat 
tentang jihad misalnya, dikatakan telah 
membatalkan sekitar 113 ayat yang 
mengandung perintah untuk bersikap 
sabar, pemaaf, dan toleran, dalam 
keadaan tertekan. Al-Suyuthi kemudian 
mereduksi ratusan ayat yang dinyatakan 
mansukh menjadi hanya dua puluh ayat. 
Sedangkan Syah Waliyullah 
menguranginya hingga tersisa lima ayat. 
Melihat ayat-ayat yang mansukh ini 
kian lama kian berkurang jumlahnya 
seiring dengan jalannya sejarah, Sir 
Sayyid Ahmad Khan langsung 
menegaskan bahwa di dalam al-Qur’an 
tidak terdapat naskh.50 

Ahmad Khan menegaskan 
keyakinannya bahwa al-Qur’an 
memiliki  kebenaran yang bersifat 
universal. Ia memandang keutuhan al-
Qur’an tidak boleh terkena pengurangan 
oleh tangan manusia. Demikian juga 
tentang susunan ayat-ayat al-Qur’an 
yang otentik. Beberapa karakteristik al-
Qur’an ini memang merupakan 
keyakinan yang umumnya dipegang 
oleh kaum muslimin. Dengan demikian 
pandangan-pandangan Ahmad Khan 
tersebut memiliki kedudukan yang 
absah di antara kreteria penafsiran al-
Qur’an. Salah satu prinsip karakteristik 
al-Qur’an menurut Khan, karena 
kebenaran tidak mungkin bertolak 
belakang dengan kebenaran, tentunya  
tidak akan ada  ketidakselarasan antara 
kebenaran Tuhan, kebenaran al-Qur’an 
dan kebenaran Ilmu Pengetahuan. 

Masalah nasikh-mansukh adalah 
persoalan krusial yang dibahas oleh 
Ahmad Khan. Menurut Khan al-Qur’an 
sama sekali tidak mengenal adanya 

 
50 Taufik Adnan Amal, Syamsu Rizal 
Panggabean, Tafsir Kontekstual Al-Qur’an: 
Sebuah Kerangka Konseptual, cet. ke-3 
(Bandung: Mizan, 1992), h. 29. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

16 

nasikh-mansukh antara ayat yang satu 
dengan lainnya. Sedangkan ayat-ayat 
yang sering dirujuk sebagai pijakan  
bagi doktrin nasikh-mansukh di dalam 
al-Qur’an, menurutnya sama sekali 
tidak berkaitan dengan penghapusan 
ayat-ayat al-Qur’an.51 Dengan merujuk 
surat al-Baqarah ayat 106, Ahmad Khan 
mengajukan kesimpulan bahwa doktrin 
nasikh-mansukh hanya berkaitan 
dengan penghapusan syari’at-syari’at 
pra-Islam. 

Dalam Life of Mohammed, 
masalah nasikh-mansukh juga pernah 
dibahas secara panjang lebar oleh 
Ahmad Khan. Ia akhirnya sampai pada 
kesimpulan yang senada dengan 
pandangan yang dirumuskannya dalam 
prinsip di atas. Sementara hadits-hadis 
yang mengabsahkan  adanya nasikh-
mansukh di dalam al-Qur’an, menurut 
Ahmad Khan tidak di dukung oleh 
otoritas yang dapat dipercaya.52 Bagi 
Ahmad Khan dan para penolak teori 
naskh, daripada menganggap wahyu al-
Qur’an terdahulu  dihapus oleh wahyu 
yang sesudahnya, akan lebih baik jika 
wahyu terdahulu tetap dianggap valid 
untuk diimplementasikan dalam kondisi 
yang sama dengan kondisi saat wahyu 
tersebut diturunkan.53 

Penolakan teori naskh juga 
dikemukakan oleh Ahmad Hasan. Ia 
tidak mengakui adanya naskh dalam al-
Qur’an, sebab jika memang dalam al-
Qur’an terdapat teks-teks yang mansukh 
tentu Rasulullah akan menjelaskannya. 
Mengenai itu ia menyatakan: “Teori 
klasik naskh tak mungkin berasal dari 
Rasulullah, karena kita tidak 
menemukan informasi apapun dari 
beliau akan adanya ayat-ayat yang 

 
51 Bahasan Ahmad Khan mengenai ayat-ayat 
ini, lihat terjemahan E. Hahn, “Sir Ahmad 
Khan’s The Controversy over Abrogation (in 
the Qur’an): An Annotated Translation”, The 
Muslim World, Th. LXIV, 1974, h. 124-133. 
52 Ahmad Khan, Life of Mohammed and 
Subjects Subsidiary Thereto (Lahore: S.H. 
Mubarak Ali, 1970), h. 227-228. 
53 Farid Esack, Samudra al-Qur’an, terj. Nuril 
Hidayah (Yogyakarta: Diva Press, 2007), h. 
230. 

dibatalkan dalam al-Qur’an dengan 
pengertian ini. Seandainya suatu ayat 
telah benar-benar dibatalkan, tentu 
beliau akan menunjukkan dengan tegas 
kepada orang banyak. Karena ajaran 
al-Qur’an ditujukan bagi setiap zaman 
dan tempat, sangat sulit dipercaya 
bahwa Rasulullah telah menyerahkan 
persoalan yang demikian penting, yang 
menyangkut pemahaman al-Qur’an 
kepada kebijaksanaan orang banyak”.54 

 
KESIMPULAN 

Dalam disiplin ulum al-Qur’an, 
teori nasikh-mansukh merupakan tema 
yang paling banyak mengundang 
perdebatan sampai saat ini. Perbedaan 
pendapat dalam konsep nasikh-mansukh 
ini diawali dari perbedaan dalam 
penggunaan terminologi naskh yang 
kemudian melahirkan nuansa ikhtilaf. 
Penggunaan terminologi yang dipilih 
oleh masing-masing ulama mempunyai 
implikasi secara operatif. 

Para ulama penganut teori naskh 
cenderung memandang naskh sebagai 
al-ibthal dan al-izalah. Konsep naskh di 
sini berkaitan dengan proses graduasi 
pengiriman hukum Ilahi dengan 
penyesuaian terhadap realitas yang 
berkembang, agar tidak berat untuk 
diterima oleh masyarakat. Proses 
gradual ini tidak mungkin menghindari 
adanya naskh. Naskh akan terjadi pada 
hukum yang bersifat temporal, bukan 
hukum yang berlaku abadi. Konsep 
seperti ini mengindikasikan nuansa 
antropologis al-Qur’an, bahwa terjadi 
dialektika antara al-Qur’an sebagai 
wahyu dengan kondisi objektif. 

Para penentang teori naskh 
menekankan pada perspektif doktrin 
kebenaran dan keabadian al-Qur’an. 
Mereka menolak konsep naskh dan 
memandang keutuhan al-Qur’an tidak 
boleh terkena pengurangan oleh tangan 
manusia. Bagi penentang teori naskh, 
naskh terjadi akibat kegagalan 
mengkompromikan ayat-ayat al-Qur’an 

 
54 Ahmad Hasan, Pintu Ijtihad Sebelum 
Tertutup, terj. A. Garnadi  (Bandung: Pustaka, 
1994), h. 61. 



 

 

yang sepintas bertentangan. Bagi 
mereka, yang bertentangan sebenarnya 
adalah fiqh dan al-Qur’an, bukan antara 
ayat al-Qur’an yang satu dengan  
lainnya. Bagi para penolak teori naskh, 
daripada menganggap wahyu al-Qur’an 
terdahulu  dihapus oleh wahyu yang 
sesudahnya, akan lebih baik jika wahyu 
terdahulu tetap dianggap valid untuk 
diimplementasikan dalam kondisi yang 
sama dengan kondisi saat wahyu 
tersebut diturunkan. Yang ditolak oleh 
kelompok penentang teori naskh adalah 
naskh dalam pengertian ibthal, bukan 
naskh dalam pengertian tabdil. Bagi 
mereka, semua ayat al-Qur’an tetap 
berlaku, tidak ada kontradiksi, yang ada 
hanya pergantian hukum bagi 
masyarakat atau orang tertentu, karena 
kondisi yang berbeda. Dengan demikian 
ayat hukum yang tidak berlaku lagi 
baginya, tetap dapat berlaku bagi orang-
orang lain yang kondisinya sama 
dengan kondisi mereka semula. Wa-
Allahu a’lam bi al-Shawab. 

 
BIBLIOGRAFI 
Abu Zaid, Nasr Hamid, Tekstualitas Al-

Qur’an: Kritik terhadap Ulumul 
Qur’an, terj. Khoiron 
Nahdliyyin, cet. ke-4, 
Yogyakarta: LkiS Pelangi 
Aksara, 2005. 

Amal, Taufik Adnan, Islam dan 
Tantangan Modernitas: Studi 
atas Pemikiran Hukum Fazlur 
Rahman, Bandung: Mizan, 
1989. 

________________, Syamsu Rizal 
Panggabean, Tafsir Kontekstual 
Al-Qur’an: Sebuah Kerangka 
Konseptual, cet. ke-3, Bandung: 
Mizan, 1992. 

Athaillah, “Sifat Operatif Ayat Al-
Qur’an: Tanggapan terhadap 
Teori Naskh dalam al-Quran” 
dalam Al-Banjary: Jurnal Ilmiah 
Ilmu-Ilmu Keislaman, 
Pascasarjana IAIN Antasari, vol. 
3. no. 5, 2004. 

Baidan, Nasruddin, Wawasan Baru 
Ilmu Tafsir, cet. ke-2, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
2011. 

Bukhari al, Muhammad ibn Ismail, 
Shahih Bukhari, Beirut: Dar al-
Kitab al-‘Alamah, 1992. 

Esack, Farid, Samudra al-Qur’an, terj. 
Nuril Hidayah, Yogyakarta: 
Diva Press, 2007.  

Hahn, E., “Sir Ahmad Khan’s The 
Controversy over Abrogation (in 
the Qur’an): An Annotated 
Translation”, The Muslim World, 
Th. LXIV, 1974. 

Haroen, Nasrun, Ushul Fiqh, cet. ke-2, 
Jakarta: Logos Wacana Imu, 
1997. 

Hasan, Ahmad, Pintu Ijtihad Sebelum 
Tertutup, terj. A. Garnadi, 
Bandung: Pustaka, 1994. 

Ibn Katsir, Ismail, Tafsri al-Qur’an al-
Azhim, Beirut: Maktabah al-Nur 
al-'Ilmiyyah, 1992. 

Ichwan, Nor, Membahas Bahasa Al-
Qur’an, cet. ke-1, Semarang: 
Pustaka Pelajar, 2002. 

Izzan, Ahmad, Ulumul Qur’an: Telaah 
Tekstualitas dan Kontekstualitas 
al-Quran, Bandung: Tafakur, 
2009. 

Khan, Ahmad,  Life of Mohammed and 
Subjects Subsidiary Thereto, 
Lahore: S.H. Mubarak Ali, 
1970. 

Muchtar, Kamal (et. al.), Ushul Fiqh, 
Jakarta: Dana Bhakti Wakaf, 
1995. 

Muslim al, Abu al-Husain, Shahih 
Muslim, Beirut: Dar al-Ma’rifat, 
1995. 

Qaththan al, Manna’ Khalil, Studi Ilmu-
Ilmu Al-Qur’an, terj. Mudzakir 
AS, cet. ke-2, Jakarta: Pustaka 
Litera AntarNusa, 1994. 

Razi al, Fakhr al-Razi, Mafatih al-
Ghaib, Mesir: Mathba’at al-
Khairiyyah, 1989. 

Rifa’i, M., Ushul Fiqh, Semarang: 
Wicaksana, 1991. 

Rippin, Andrew (ed.), Approaches to 
the History of the Interpretation 
of The Qur’an, New York: 
Oxford University Press, 1988. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

18 

Shalih al, Subhi, Membahas Ilmu-ilmu 
Al-Qur’an, terj. Tim Pustaka 
Firdaus, cet. ke-8, Jakarta: 
Pustaka Firdaus, 2001. 

Shihab, Quraish, Membumikan Al-
Qur’an: Fungsi Dan Peran 
Wahyu Dalam Kehidupan 
Masyarakat, cet. ke-19, 
Bandung: Mizan, 1999. 

______________, Tafsir al-Mishbah: 
Pesan Kesan dan Keserasian al-
Qur’an, Jakarta: Lentera Hati, 
2001. 

Suyuthi al, Jalaluddin, al-Itqan fi Ulum 
al-Qur’an, Beirut: Dar al-Fikr, 
t.th. 

Syarifuddin, Amir, Ushul Fiqh I, cet. 
ke-I, Jakarta: Logos Wacana 
Ilmu, 1997. 

Thabathaba’i, Muhammad Husein,  al-
Mizan fi Tafsir al-Qur’an, 
Beirut: Mu'assasah al-A’lam li 
al-Mathbu’ah, 1991. 

__________________________, 
Mengungkap Rahasia al-
Qur’an, Bandung: Mizan, 1993. 

Zarqany al, Muhammad ‘Abd al-
‘Azhim, Manahil al-'Irfan fi 
'Ulum al-Qur’an, Kairo: Isa al-
Bab al-Halabi wa Syurakauh, 
t.th. 

 

 
 


