MQTBI : JURNAL
AL-QUR AN DAN HADIS

Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng

ISSN : 0000-0000 | E-ISSN:0000-0000 | LINK: https/mqtbijournal.mqtebuireng.co/index.php/matbi/index

KONTRADIKSI NASIKH-MANSUKH DALAM AL-QUR’AN
'Rendy Dwi Hermanto, 2Mohammad Syafi’l Budi Santoso
Tnstitut Agama Islam Negeri Ponorogo, rendydwihermanto@jiainponorogo.ac.id
2Sekolah Tinggi Ilmu Ekonomi Syariah Babussalam Jombang,
muhammad.syafii.b.s@gmail.com

Informasi Artikel Abstract

Diajukan: 12-12-2024 Qur’an al-Karim as an eternal miracle of Islam
Diterima: 12-24-2024 and always strengthened by the advancement of
Diterbitkan: 01-01-2025 science has introduced itself as a guide for
mankind. However, the language of the Qur’an,
which holds a million secrets, makes the
understanding of it different from one person to
another at all times. The existence of
contradictory  verses has given rise to
disagreement among scholars as to how to deal
with it. Nasikh and mansukh as a science that
overshadows the discussion of these verses, their
existence is still debated by scholars.
Keywords: Contradiction, Nasikh, Mansukh, Al-Qur’an.

Al-Qur’an al-Karim sebagai mukjizat Islam yang
kekal dan selalu diperkuat oleh kemajuan ilmu
pengetahuan telah mengenalkan dirinya sebagai
petunjuk bagi manusia. Namun, bahasa al-
Qur’an yang menyimpan sejuta rahasia membuat
pemahaman  terhadapnya berbeda-beda dari
setiap orang di setiap waktu. Keberadaan ayat-
ayat yang saling bertolak belakang telah
melahirkan perselisihan di  kalangan ulama
tentang bagaimana mengahadapinya. Nasikh dan
mansukh  sebagai  ilmu  yang  menaungi

pembahasan mengenai ayat-ayat ini,
eksistensinya masih saja diperdebatkan oleh para
ulama.

Keywords: Kontradiksi, Nasikh, Mansukh, Al-Qur’an.

Copyright C 2025 MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Bisnis Hadis. All rights reserved

Editorial Office :
MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Hadis
Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng Jombang



PENDAHULUAN

Sebagai wahyu yang datang dari
Allah kepada Nabi Muhammad melalui
malaikat Jibril untuk dijadikan pedoman
hidup bagi makhluk-makhluk-Nya di
setiap ruang dan waktu, al-Qur’an
diturunkan secara berangsur-angsur
sejalan dengan berbagai kejadian dan
peristiwa. Turunnya wahyu secara
berangsur-angsur  berkenaan dengan
adat kebiasaan, perasaan indvidu, dan
tradisi sosial yang berkembang pada
suatu masa.

Meski demikian, tuntutan
kebutuhan setiap umat terkadang
berbeda satu sama lain. Sesuatu yang
cocok untuk satu kaum pada suatu
masa, belum tentu cocok untuk satu
kaum pada masa yag lain. Selain itu,
perjalanan ~ dakwah  dari  masa
pertumbuhan dan pembentukan sudah
pasti berbeda dengan perjalananan
setelahnya ketika memasuki masa
perkembangan dan  pembangunan.
Demikian pula dengan hikmah tasyri’
yang berbeda pada suatu era dengan era
lainnya. Sehingga, wajar bila Allah
menghapuskan  suatu  tasyri’ dan
menggantinya dengan tasyri’ lain demi
kepentingan hamba-Nya berdasarkan
pengetahuan-Nya yang azali tentang
yang awal dan yang akhir. Hal inilah
yang mendasari timbulnya perbedaan
pemahaman terhadap teks-teks al-
Qur’an yang kemudian melahirkan
pembahasan  tentang nasikh  dan
mansukh.

Pada dasarnya al-Qur’an
merupakan firman Allah yang memiliki
satu kesatuan yang utuh. Tidak ada
pertentangan antara satu kata dengan
yang lainnya. Dalam surat an-Nisa’ ayat
82 disebutkan:

A s ddl e e Ga S
| S DAl

“Seandainya  al-Qur’an  ini
datangnya bukan dari Allah, niscaya
mereka akan menemukan didalamnya
ikhtilaf (kontradiksi) yang banyak”.

Masing-masing saling
menjelaskan, yufassiru ba’duhu ba’dho.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

Akan tetapi, jika kita hadapkan ke
realitas sejarah, al-Qur’an tidak lepas
dari kondisi sejarah yang menjadikan
sebab turunnya sebuah ayat. Artinya, al-
Quran tidak akan turun dalam vacuum
historis. Hal ini terbukti dengan adanya
satu disiplin ilmu tafsir yang mencoba
membahas secara mendalam tentang itu,
yaitu Ilmu Asbab al-Nuzul. Dalam
konteks sejarah ini pula, Nasikh-
Mansukh menjadi bagian dari implikasi
tersebut.

Pada konteks historisitas,
manusia dihadapkan pada persoalan
yang mempertimbangkan magqosid al-
syari’ah  (tujuan-tujuan  syari’ah),
diantaranya  yaitu = kemashlahatan
(mashlahat al-‘ammah), yang menuntut
akan terbentuknya hukum baru. Asumsi
ini penting untuk melihat apakah benar
al-Quran yang terhimpun sedemikian
rupa, mempunyai pretensi pertentangan
antara satu ayat dengan ayat lainnya.
Atau memang ada beberapa teks yang
di-naskh ~ dengan  sengaja  untuk
mashlahat al-‘ammah?

Di dalam al-Qur’an, terkandung
berbagai macam pembicaraan dan
persoalan, salah satunya membicarakan
tentang  perintah  dan  larangan.
Persoalannya kemudian adalah adanya
ta’arudl (pertentangan) antara perintah
dan larangan tersebut. Pada posisi ini,
umat Islam dihadapkan  pada
pembicaraan hukum. Dari sinilah
muncul persilangan pendapat seputar
nasikh-mansukh. Imam al-Suyuthi dan
al-Syatibi meyakini bahwa setiap ayat
al-Qur’an tidak ada kontradiksi, artinya
ayat yang kelihatan brtentangan pada
dasarnya tidak bertentangan. Oleh
karena itu perlu adanya metode
penafsiran untuk meluruskan ayat-ayat
yang kelihatan bertentangan tersebut,
maka lahirlah ilmu nasikh-mansukh.

PENDAHULUAN

Sebagai wahyu yang datang dari
Allah kepada Nabi Muhammad melalui
malaikat Jibril untuk dijadikan pedoman
hidup bagi makhluk-makhluk-Nya di

2



setiap ruang dan waktu, al-Qur’an
diturunkan secara berangsur-angsur
sejalan dengan berbagai kejadian dan
peristiwa. Turunnya wahyu secara
berangsur-angsur  berkenaan dengan
adat kebiasaan, perasaan indvidu, dan
tradisi sosial yang berkembang pada
suatu masa.

Meski demikian, tuntutan
kebutuhan setiap umat terkadang
berbeda satu sama lain. Sesuatu yang
cocok untuk satu kaum pada suatu
masa, belum tentu cocok untuk satu
kaum pada masa yag lain. Selain itu,
perjalanan  dakwah  dari  masa
pertumbuhan dan pembentukan sudah
pasti berbeda dengan perjalananan
setelahnya ketika memasuki masa
perkembangan dan  pembangunan.
Demikian pula dengan hikmah tasyri’
yang berbeda pada suatu era dengan era
lainnya. Sehingga, wajar bila Allah
menghapuskan  suatu  tasyri’ dan
menggantinya dengan tasyri’ lain demi
kepentingan hamba-Nya berdasarkan
pengetahuan-Nya yang azali tentang
yang awal dan yang akhir. Hal inilah
yang mendasari timbulnya perbedaan
pemahaman terhadap teks-teks al-
Qur’an yang kemudian melahirkan
pembahasan  tentang nasikh  dan
mansukh.

Pada dasarnya al-Qur’an
merupakan firman Allah yang memiliki
satu kesatuan yang utuh. Tidak ada
pertentangan antara satu kata dengan
yang lainnya. Dalam surat an-Nisa’ ayat
82 disebutkan:

A s ddl e e Ga OIS
| i A

“Seandainya  al-Qur’an  ini
datangnya bukan dari Allah, niscaya
mereka akan menemukan didalamnya
ikhtilaf (kontradiksi) yang banyak”.

Masing-masing saling
menjelaskan, yufassiru ba’duhu ba’dho.
Akan tetapi, jika kita hadapkan ke
realitas sejarah, al-Qur’an tidak lepas
dari kondisi sejarah yang menjadikan
sebab turunnya sebuah ayat. Artinya, al-
Quran tidak akan turun dalam vacuum
historis. Hal ini terbukti dengan adanya

satu disiplin ilmu tafsir yang mencoba
membahas secara mendalam tentang itu,
yaitu Ilmu Asbab al-Nuzul. Dalam
konteks sejarah ini pula, Nasikh-
Mansukh menjadi bagian dari implikasi
tersebut.

Pada konteks historisitas,
manusia dihadapkan pada persoalan
yang mempertimbangkan magqosid al-
syari’ah  (tujuan-tujuan  syari’ah),
diantaranya  yaitu = kemashlahatan
(mashlahat al-‘ammah), yang menuntut
akan terbentuknya hukum baru. Asumsi
ini penting untuk melihat apakah benar
al-Quran yang terhimpun sedemikian
rupa, mempunyai pretensi pertentangan
antara satu ayat dengan ayat lainnya.
Atau memang ada beberapa teks yang
di-naskh ~ dengan  sengaja  untuk
mashlahat al-‘ammah?

Di dalam al-Qur’an, terkandung
berbagai macam pembicaraan dan
persoalan, salah satunya membicarakan
tentang  perintah  dan  larangan.
Persoalannya kemudian adalah adanya
ta’arudl (pertentangan) antara perintah
dan larangan tersebut. Pada posisi ini,
umat Islam dihadapkan  pada
pembicaraan hukum. Dari sinilah
muncul persilangan pendapat seputar
nasikh-mansukh. Imam al-Suyuthi dan
al-Syatibi meyakini bahwa setiap ayat
al-Qur’an tidak ada kontradiksi, artinya
ayat yang kelihatan brtentangan pada
dasarnya tidak bertentangan. Oleh
karena itu perlu adanya metode
penafsiran untuk meluruskan ayat-ayat
yang kelihatan bertentangan tersebut,
maka lahirlah ilmu nasikh-mansukh.

PENGERTIAN NASKH, NASIKH,
DAN MANSUKH
Pengertian dari Segi Etimologi

Di dalam al-Qur’an, kata naskh
dalam berbagai bentuknya ditemukan
sebanyak empat kali, yaitu dalam Q.S.
2:106, 7:154, 22:52, dan 45:29.' Para
ulama berselisih pendapat mengenai

' Quraish Shihab, Membumikan Al-
Qur’an: fungsi dan peran wahyu dalam
kehidupan masyarakat, cet. ke-19 (Bandung:
Mizan, 1999), h. 143.



pengertian naskh, karena kata tersebut
dari segi etimologi mengandung
beberapa makna. Kadang-kadang kata
naskh bermakna penghilangan atau
peniadaan (izalah), seperti dalam surat
al-Hajj, 52 : “Allah menghilangkan apa
vang dimasukkan oleh syaitan itu, dan
Allah  menguatkan  ayat-ayat-Nya”.
Kadang-kadang bermakna pengalihan
(tahwil) seperti dalam istilah ilmu
faraidh, tanasukhul mawarits (yakni
pengalihan bagian harta waris dari A ke
B).? Ada kalanya bermakna pemindahan
(naql) dari satu tempat ke tempat lain,
misalnya : nasakhtul kitaba, artinya
saya memindahkan (menyalin) apa yang
ada dalam buku. Selain itu, kata naskh
juga dipakai dalam beberapa arti, antara
lain pembatalan, penghapusan,
pengubahan, dan sebagainya. Kata
nasikh merujuk kepada sesuatu yang
menghilangkan, meniadakan,
mengalihkan, = memindahkan,  dan
sebagainya. Sedangkan sesuatu yang
dihilangkan, ditiadakan, dialihkan,
dipindahkan, dan sebagainya dinamai
mansukh.

Konsep naskh pada awalnya
merupakan pembahasan Ushul Figh
sebagai salah satu cara menyelesaian
beberapa dalil yang dianggap
bertentangan oleh para mujtahid.
Sesuai dengan teori daf” al-ta’arrud al-
adillah, apabila ada dua dalil yang
sederajat bertentangan secara lahir maka
diupayakan pemaduan atau
pengintegrasiannya oleh ulama
mutaqaddimin.®

2 Subhi al-Shalih, Membahas Ilmu-ilmu Al-
Qur’an, terj. Tim Pustaka Firdaus, cet. ke-8
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001), h. 338.

* Ulama Hanafiyyah dan Hanabilah misalnya
mengemukakan metode penyelesaian antara dua
dalil yang bertentangan tersebut dengan cara : 1.
Naskh, yaitu membatalkan hukum yang ada
didasarkan adanya dalil yang datang kemudian
yang mengandung hukum yang berbeda dengan
hukum yang pertama; 2. Tarjih, yaitu
menguatkan salah satu di antara dua dalil yang
bertentangan tersebut berdasarkan indikasi yang
dapat mendukungnya; 3. al-Jam 'u wa al-Taufiq,
yaitu ~ mengumpulkan  dalil-dalil  yang
bertentangan itu kemudian
mengkrompomikannya; dan 4. Tasaqut al-

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

Pengertian dari Segi Terminologi

Seperti  halnya dari  segi
etimologi, kata naskh dari segi
terminologi juga tak luput dari
perbedaan. Para ulama mutagaddimin
mendefinisikan kata naskh secara luas
dan lebih umum dari definisi yang
diberikan ulama muta akhirin, sehingga
mencakup : (a) pembatalan hukum yang
ditetapkan terdahulu oleh hukum yang
ditetapkan kemudian; (b) pengecualian
hukum yang  bersifat umum oleh
hukum yang bersifat khusus yang
datang kemudian; (c) penjelasan yang
datang kemudian terhadap hukum yang
bersifat samar; (d) penetapan syarat
terhadap hukum terdahulu yang belum
bersyarat.* Atas dasar inilah, mereka
memperluas dan menggunakan semua
pengertian naskh, sehingga naskh
menurut mereka bisa mencakup semua
bentuk  penjelasan, yakni  faqyid
terhadap yang muthlaq, takhshish
terhadap yang  ‘am, dan lain
sebagainya.’

Pengertian yang luas ini
kemudian dipersempit oleh ulama
muta’akhirin ~ yang  mendefinisikan
naskh sebagai: ketentuan hukum yang
datang kemudian guna membatalkan
atau mencabut atau menyatakan
berakhirnya masa pemberlakuan hukum
yang terdahulu, sehingga ketentuan
hukum yang berlaku adalah yang
ditetapkan terakhir. Subhi al-Shalih
berpendapat bahwa definisi
terminologis yang paling tepat untuk

Dalilain, yaitu mengugurkan kedua dalil yang
bertentangan. Ulama Syafi’iyyah, Malikiyyah
dan Dzahiriyyah dalam metode penyelesaian
ta’arrudh ‘adillah juga menggunakan konsep
serupa tetapi dengan urutan metode yang
berbeda, dimulai dari al-jam’u wa al-taufiq,
tarjih, naskh, dan tasaqut al-dalilain. Lihat
keterangan lengkap masalah ini misalnya dalam
Nasrun Haroen, Ushul Figh, cet. ke-2 (Jakarta:
Logos Wacana Imu, 1997), h. 173-180; Amir
Syarifuddin, Ushul Figh I, cet. ke-I (Jakarta:
Logos Wacana Ilmu, 1997), h. 200-210.

4 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, h.
144.

5 Nor Ichwan, Membahas Bahasa Al-Qur’an,
cet. ke-1 (Semarang: Pustaka Pelajar, 2002), h.
280.



kata naskh adalah: mencabut hukum
syar’i dengan dalil syar’i yang datang
kemudian. Dalil demikian disebut
dengan nasikh. Sedangkan hukum yang
pertama disebut sebagai mansukh.
Sementara itu, penghapusan hukum
tersebut disebut maskh. Dari sini
kemudian muncul sebuah pertanyaan:
adakah ayat yang dibatalkan atau
dicabut hukumnya?

Para ulama mempunyai
pendirian yang berbeda mengenai hal
ini. Sumber perbedaan pendirian
tersebut berasal dari al-Qur’an surat al-
Bagqarah, 106 :

25 e o S e 1 OF s T Lo

“Kami tidak me-naskh-kan satu
ayat atau Kami menjadikan manusia
lupa  kepadanya  kecuali  Kami
mendatangkan yang lebih baik darinya
atau yang sebanding. Apakah kamu
tidak mengetahui sesungguhnya Allah
berkuasa atas segala sesuatu.”

Ulama  yang  berpendirian
adanya  naskh  dalam  al-Qur’an
menjelaskan bahwa yang dimaksud
dengan lafadz ‘ayat’ diatas adalah ayat
al-Qur’an yang mengandung ketentuan-
ketentuan hukum. Penafsiran ini
bertolak belakang dengan penafsiran
ulama yang tidak mengakui adanya
naskh dengan menyatakan bahwa yang
dimaksud dengan lafadz ‘ayat’ ialah
mukjizat para nabi. Mereka juga
mengemukakan ayat 101 surat an-Nahl :

“Apabila Kami mengganti satu
ayat di tempat ayat yang lain dan
Tuhan mengetahui apa  yang
diturunkannya, maka mereka berkata
sesungguhnya engkau hanyalah
pembohong.”

Mereka yang menolak adanya
naskh dalam al-Qur’an menyatakan
bahwa pembatalan hukum dari Allah
mengakibatkan satu  dari  dua
kemustahilan-Nya,  yaitu  : (a)
ketidaktahuan, sehingga Dia perlu
mengganti atau membatalkan satu
hukum dengan hukum yang lain; dan

(b) kesia-siaan dan permainan belaka.
Berdasarkan keyakinan bahwa Allah
Maha Mengetahui dan Maha Bijaksana,
maka dapat diambil kesimpulan bahwa
tidak akan ada satu pun kekhilafan atau
kesalahan dalam al-Qur’an.

Dalam hal ini sepertinya
dibutuhkan usaha rekonsiliasi dari
kedua kelompok wulama. Misalnya
dengan meninjau kembali pengertian
naskh yang dikemukakan oleh ulama
mutaqaddimin dan ulama muta akhirin.
Untuk itu, penafsiran Muhammad
‘Abduh tentang ayat-ayat al-Qur’an
dapat kita gunakan sebagai titik tolak
atau jalan keluar.

Muhammad ‘Abduh — walaupun
tidak mendukung pengertian kata ‘ayat’
dalam al-Bagarah, 106 sebagai ‘ayat-
ayat al-Qur’an yang mengandung
ketentuan-ketentuan hukum’, dengan
alasan bahwa penutup ayat tersebut
menyatakan ‘sesungguhnya Allah Maha
Kuasa atas segala sesuatu’ yang
menurutnya mengisyaratkan  bahwa
‘ayat’ yang dimaksud adalah mukjizat —

tetap berpendapat bahwa
dicantumkannya kata-kata ‘Ilmu
Tuhan’, ‘diturunkan’, ‘tuduhan

kebohongan’ dalam surat al-Nahl ayat
101 sebagai isyarat yang menunjukkan
bahwa maksud kata ‘ayat’ adalah ayat-
ayat hukum dalam al-Qur’an.’

Dengan  demikian, terlihat
bahwa Muhammad ‘Abduh menolak
adanya naskh dalam arti pembatalan,
tetapi menyetujui adanya naskh dalam
arti  tabdil (pergantian, pengalihan,
pemindahan ayat hukum di tempat ayat
hukum yang lainnya).

SYARAT-SYARAT DAN RUANG
LINGKUP NASKH
Para ulama yang mengakui
naskh  menyatakan bahwa naskh
dilakukan apabila :
1. Terdapat dua ayat hukum yang
saling bertolak belakang dan tidak
dapat dikompromikan.

6 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, h.
146.
7 Ibid., h. 147.



2. Harus diketahui secara meyakinkan
perututan turunnya ayat-ayat
tersebut, sehingga yang lebih
dahulu ditetapkan sebagai mansukh,
dan yang kemudian sebagai
nasikh.

3. Hukum vyang mansukh adalah
hukum syar’i dan berlaku abadi.

4. Hukum yang mansukh bukan suatu
hukum yang disepakati oleh akal
sehat tentang baik dan buruknya.

5. Ayat yang mansukh hukumnya
tidak terikat (dibatasi) dengan
waktu tertentu. Sebab jika tidak
demikian maka hukum akan
berakhir dengan berakhirnya waktu
tersebut. Dan yang demikian tidak
dinamakan naskh.

Makki (w. 437 H.) berkata : ada
segolongan ulama yang menegaskan
bahwa ayat yang megisyaratkan waktu
dan batas tertentu adalah muhkam, tidak
mansukh, sebab ia dikaitkan dengan
batas dan waktu, tidak ada naskh di
dalamnya. Seperti firman Allah dalam
surat al-Baqgarah, 109 :

ol dll 3l a> Nymioly lgacls

“Maka maafkanlah dan
biarkanlah  mereka sampai  Allah
mendatangkan perintah-Nya.”

Dari  sini  dapat  ditarik
kesimpulan bahwa naskh hanya terjadi
pada perintah (amar) dan larangan
(nahi) an sich, baik itu diungkapan
dengan tegas dan jelas maupun
diungkapkan dengan kalimat Dberita
(khabar) yang bermakna perintah atau
larangan. Dengan catatan bahwa hal
tersebut tidak berhubungan dengan
persoalan akidah, seperti : Dzat Allah,
sifat-sifat-Nya, kitab-kitab-Nya, para
rasul-Nya, dan hari kemudian. Tidak
pula mengenai khabar sharih (yang
jelas dan nyata), misalnya : janji Allah
untuk memasukkan hamba-Nya yang
beriman dan bertakwa ke surga serta
janji Allah untuk memasukkan hamba-
Nya yang mati dalam keadan kafir dan
musyrik ke neraka.

8 Ibid., h. 146.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

Selain itu naskh juga tidak
terjadi pada hal-hal yang berkaitan
dengan etika dan akhlak atau dengan
pokok-pokok ibadah dan mu’amalah.
Hal ini karena semua syari’at ilahi tidak
lepas dari  pokok-pokok tersebut.
Sedang dalam masalah pokok (ushul)
semua syari’at sama.’ Allah berfirman
dalam surat al-Syura 13, yang
terjemahan harfiahnya adalah :

“Dia telah mensyari’atkan bagi
kamu tentang agama apa yang telah
diwasiatkan-Nya kepada Nuh dan apa
vang telah Kami wahyukan kepadamu
dan apa yang telah Kami wasiatkan
kepada Ibrahim, Musa, dan Isa yaitu :
Tegakkalah agama dan janganlah kamu
berpecah belah tentangnya.”

Sementara  itu, Nashruddin
Baidan dalam bukunya!® memaparkan
ciri-ciri ayat yang tidak dapat di-naskh-
kan seperti yang dijelaskan oleh ‘Abd
Wahhab al-Khallaf sebagai berikut:

1. Ayat-ayat yang berisi hukum-
hukum pokok yang tidak berubah
oleh perubahan keadaan manusia,
seperti kewajiban percaya kepada
Allah. Demikian juga ayat-ayat
yang menentukan pokok-pokok
keutamaan, seperti mengormati
orang tua. Serta ayat-ayat yang
menunjukkan kepada pokok-pokok
keburukan, seperti syirik dan
sebagainya.

2. Ayat-ayat yang mencakup hukum-
hukum  dalam  bentuk  yang
diberlakukan selamanya. Misalnya
tidak  diterimanya  persaksian
penuduh zina (kasus /i’an) untuk

selamanya: Il saled (.A bs Yo
(Q.S. al-Nur, 4).

3. Ayat-ayat yang menunjukkan
kejadian yang telah terjadi pada

masa lampau. Misalnya berita
bangsa Tsamud, ‘Ad.

9 Manna’ Khalil al-Qaththan, Studi lmu-Ilmu
Al-Qur’an, terj. Mudzakir AS., cet. ke-2
(Jakarta: Pustaka Litera AntarNusa, 1994), h.
328.

19 Nashruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu
Tafsir, cet. ke-2 (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2011), h. 174-175.



METODE MENGETAHUI NASKH

Pengetahuan  tentang  naskh
dalam al-Qur’an merupakan sesuatu
yang sangat urgen sekali serta memiliki
fungsi dan manfaat besar bagi kalangan
ahli ilmu, terutama ahli ushul, fugaha,
dan juga mufassir, agar pengetahuan
tentang hukum tidak menjadi kacau dan
kabur. Memandang pentingnya
pengetahuan tentang naskh dalam al-
Qur’an, banyak kita jumpai karya tulis
mengenai masalah ini, baik ditulis oleh
sarjana  klasik ~ maupun  sarjana
kontemporer.

Disisi lain, dalam beberapa
literatur yang membahas mengenai
konsep naskh ditemukan sejumlah
riwayat yang memperoleh pengetahuan
tentang ayat-ayat yang naskh dan yang
mansukh dalam al-Qur’an. Dalam
sebuah riwayat disebutkan bahwa Ali
pada suatu hari bertanya kepada seorang
hakim  (qadhi):  “Apakah  kamu
mengetahui ayat yang nasikh dan
mansukh?’ Hakim itu menjawab:
“Tidak”. Lalu Ali berkata kepadanya:
“Celakalah kamu dan mencelakakan
orng lain”.

Pertanyaan Ali di atas paling
tidak menegaskan akan urgensi ilmu
Nasikh-Mansukh sebagai bagian dari
‘ulum al-Qur’an. Sehubungan dengan
urgensi dari ilmu ini, pendapat
Jalaluddin as-Suyuthi dalam al-Itqan
menegaskan: “Para ulama mengatakan
bahwa seseorang  tidak  boleh
menafsirkan kitab Allah kecuali terlebih
dahulu mengetahui ayat-ayat yang
terdapat dalam al-Qur’an, yang me-
naskh-kan dan di-naskh-kan”.

Berdasarkan pentingnya
pengetahuan mengenai masalah ini,
Manna’ al-Qaththan!! telah menetapkan
tiga metode untuk mengetahui ayat
mana yang disebut sebagai nasikh dan
ayat mana yang disebut sebagai
mansukh. Ketiga metode tersebut
adalah:

" Ibid., h. 330.

1. Keterangan yang jelas (al-naql al-
sharih) dari Nabi saw atau sahabat.
Seperti hadis:

olyy) gy VTl 85 o (Sad S

(oS

“Aku  dulu melarang kamu
berziarah kubur, maka sekarang
berziarahlah.” (HR. Hakim).
Juga seperti perkataan Anas
mengenai kisah orang yang
dibunuh di  dekat sumur
ma’unah, berkenaan dengan
mereka turunlah ayat al-Qur’an
yang pernah dibaca sampai
akhirnya ia dihapus.

2. Kesepakatan (ijma’) umat bahwa
ayat ini nasikh dan ayat yang itu
mansukh.

3. Mengetahui mana ayat-ayat yang
turun terlebih dahulu dan mana ayat-
ayat yang turun kemudian dalam
perspektif sejarah.

Beliau juga menjelaskan bahwa
naskh tidak  dapat  ditetapkan
berdasarkan ijtihad, pendapat para
mufassir, ataupun berdasarkan dali-dalil
yang secara lahir nampak kontradiktif,
atau terlambatnya keislaman salah
seorang dari dua perawi.

POLA-POLA NASKH DALAM AL-
QUR’AN

Al-Qur’an yang sekarang berada
di tangan kita sebenarnya telah
mencakup keseluruhan wahyu Tuhan
yang diterima Nabi Muhammad saw.
Namun dalam beberapa riwayat masih
ditemukan adanya dugaan sejumlah ayat
yang tidak terekam secara tertulis dalam
mushaf Utsmani.

Secara garis besar, terdapat tiga
kategori utama dalam pembahasan pola-
pola nasikh dan mansukh ini:

1. Wahyu yang terhapus, baik hukum
maupun teks atau bacaannya (naskh
al-hukm wa al-tilawah jami’an).

Pola pertama ini dalam beberapa

riwayat  diakui  eksistensinya
sebagai bagian dari al-Qur’an pada
masa tertentu. Contoh yang sering
disebut diantaranya adalah riwayat



yang datang dari ‘Aisyah tentang
terjadinya muhrim karena sepuluh
kali susunan, kemudian di-naskh
dengan lima kali susunan. Dari
‘Aisyabh, ia berkata:

Slazy pae OTA o I3l L O
e ) o ) Jsuy 355 Slashas
OTAN o T Lo g s

“Diantara  yang  diturunkan
kepada beliau adalah sepuluh
susunan yang diketahui (ma’lum)
itu menyebabkan muhrim,
kemudian (ketentuan ini di-naskh
oleh lima susunan yang diketahui
(ma’lum). Maka ketika Rasulullah
saw wafat, lima susunan ini (hukum
vang terakhir) tetap dibaca sebagai
bagian dari teks al-Qur’an.”

Hadis di atas shahih meskipun
berstatus mauquf, yakni
disandarkan kepada ‘Aisyah. Akan
tetapi hadis tersebut dihukumi
marfu’, yaitu setingkat dengan
hadis yang datang dari Nabi saw.

Perkataan Aisyah “lima susunan
ini tetap dibaca sebagai bagian
dari  teks al-Qur’an”, dapat
dipahami bahwa tilawahnya masih
tetap, padahal tidak demikian,
sebab teks tersebut tidak terdapat di
dalam mushaf resmi Utsmani. Yang
jelas, teks tersebut juga telah di-
naskh. Hal ini baru diketahui
masyarakat setelah meninggalnya
Rasulullah saw, sementara sebagian
mereka masih membacanya.!?

Akan tetapi yang menjadi
persoalan dengan riwayat tersebut
adalah bahwa di dalam al-Qur’an
tidak ada teks khusus mengenai
ketentuan frekuensi susunan yang
menyebabkan timbulnya hubungan
mahram. Jika memang ada naskh
dalam hukum ini maka tentunya hal
tersebut naskh dalam Sunnah bukan
dalam al-Qur’an. Pendapat ini

12 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Quran, h.

294.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

dikuatkan oleh Makki ketika
mengatakan: “Di dalam contoh ini
ada mansukh yang tidak ada
teksnya dan ada juga nasikh yang
tidak ada teksnya. Saya tidak
mengetahui contoh yang sama
dengan ini (tidak ada
bandingannya). "3

Dalam laporan lain disebutkan
bahwa:

Abu Wagqid al-Laithii berkata,
"Ketika Nabi s.a.w. menerima
wahyu, kita akan mendatanginya
dan dia akan mengajarkan kepada
kita apa yang diwahyukan. Pada
suatu hari (saya mendatanginya)
dan dia berkata :@ ‘“Sesungguhnya
Allah berkata, Kami menurunkan
kekayaan untuk memelihara doa
dan bersedekah, dan sekiranya
keturunan Adam mendapati sebuah
lembah, maka dia akan
meninggalkannya untuk mencari
satu lagi seperti itu, dan jika dia
memperoleh yang satu lagi seperti
itu, dia akan mencari untuk yang
ketiga, dan tidak ada yang akan
memuaskan perut keturunan Adam
kecuali debu, tetapi Allah lembut
hati kepada sesiapa yang lembut
hati” 4

Laporan ini juga pernah
disampaikan pertama kali oleh
Ubay ibn Ka’ab yang menyatakan
bahwa ayat ini merupakan bagian
dari teks al-Qur’an.!’> Kemudian
Abu Musa menyampaikan melalui
Shahih Muslim:'¢

“Kami pada ketika pernah

mengucapkan satu surah yang

13 Nasr Hamid Abu Zaid, Tekstualitas Al-
Quran: Kritik terhadap Ulumul Quran, terj.
Khoiron Nahdliyyin, cet. ke-4 (Yogyakarta:
LkiS Pelangi Aksara, 2005), h. 156.

4 Jalaluddin al-Suyuthi, al-ltgan fi Ulum al-
Quran (Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), I: 21-22.

15 Dalam mushaf Ubay, ayat ini disisipkan di
antara ayat 24 dan 25 dari surat Yunus.

16 Hadits ini diriwayatkan dari Suwaid Ibn
Sa’id, dari ‘Ali Ibn Mushir, dari Daud, dari Abi
Harb Ibn Abi Aswad. Lihat Abu al-Husain al-
Muslim, Shahih Muslim  (Beirut: Dar al-
Ma’rifat, 1995), VII: 141.



menyerupai dalam panjang dan
tegas seperti (surah) Bara'at.
Meskipun saya lupa, tetapi saya
ingat bagian ini : "jika ada dua
buah lembah penuh dengan
kekayaan,  untuk  keturunan
Adam, dia akan inginkan sebuah
lembah ketiga, dan tiada apa
vang akan memenuhi perut
keturunan Adam kecuali debu”
Dalam riwayat Bukhari dan Ibn
Zaubair, ayat di atas hanya disebut
sebagai hadis Nabi, bukan wahyu
al-Qur’an.!” Imam Muslim juga
meriwayatkan dalam shahihnya:
“Bahwa Abu Musa pernah
menghabarkan kepada mereka
biasa membaca suatu surat yang
panjangnya meyerupai
musabbihat,'® tetapi yang bisa
diingatnya adalah ayat “Hai
orang-orang yang  beriman,
mengapa kalian katakan apa
vang tidak kalian lakukan?
Maka dituliskan sebuah
kesaksian dileher-lehermu dan
kalian akan ditanya tentangnya
dihari berbangkit”."°
Laporan-laporan ini semakin
mempertegas bahwa ada ayat-ayat
yang  di-naskh, untuk tidak
dikatakan teks yang di-hilang-kan.
Akan tetapi jenis naskh seperti ini
sangat sulit diterima, baik secara
‘agqli maupun naqli. Kalaulah kita
mau menerima naskh jenis ini,
maka kita akan berhadapan dengan
dua persoalan utama: pertama,
bagaimana dengan pernyataan al-
Qur’an bahwa “sesungguhnya telah
Kami turunkan al-Qur’an dan

17 Menurut Imam Bukhari hadis tersebut

diucapkan oleh Nabi di atas mimbar, dan bukan
bagian dari al-Qur’an. Lihat dalam Muhammad
ibn Ismail al-Bukhari, Shahih Bukhari (Beirut:
Dar al-Kitab al-‘Alamah, 1992), III, khususnya
pada bab ma yuttaga min fitnah al-mal. Dalam
Kitab al-Rigagq.

' Yaitu surat-surat yang didahuli dengan
perkataan sabbaha. Diantaranya adalah surat al-
Hadid, surat al-Hashr, surat al-Jumu’ah, dan
surat al-Taghabun.

19 Imam Muslim, Shahih Muslim, VII: 141,

sesungguhnya Kami niscaya akan
memeliharanya”??  kedua, berita
mengenai riwayat-riwayat di atas
adalah berdasarkan riwayat yang
masih kondusif untuk kemungkinan
adanya kritik sanad dan matan.
Dan ketiga, jika diasumsikan
bahwa tilawah dan hukumnya
sudah mansukh, maka kita pada

dasarnya tidak memiliki
kepentingan praktis untuk
mengamalkanya.

2. Wahyu yang terhapus teksnya

tetapi hukumnya masih berlaku
(naskh al-tilawah duna al-
hukm).
Contoh yang sering muncul
adalah ayat rajam  yang
mengungkapkan bentuk
hukuman rajam bagi orang yang
berzina. Ayat yang disebut
adalah sebagai berikut:

oo YIS ad) Wesan b Lo 13) aseill et

S ke il g

“Apabila  seorang  laki-laki
dewasa dan seorang perempuan
dewasa berzina, maka rajamlah
keduanya,  itulah  kepastian
hukum dari Tuhan, dan Tuhan
Maha  Kuasa lagi  Maha
Bijaksana.”

Sebagian riwayat yang ada
mengungkapkan ayat ini
termasuk kategori bagian dari al-
Qur’an yang di-naskh. Semula
posisi ayat ini berada pada surat
al-Ahzab: 33, tetapi riwayat ini
ditolak, karena perbedaan rima.
Menurut riwayat Bukhari, ayat
ini pada mulanya berada pada
surat al-Nur: 24. Akan tetapi,
meskipun rima dan fokus
pembicaraannya sama, yaitu
dengan rima im dan tentang
zina, tetapi dalam surat al-Nur:
24 ini terdapat batasan yang
jelas mengenai hukuman
perbuatan zina tersebut dengan

20 Lihat Q.S. al-Hijr: 9 dan Q.S. al-Isra’: 105.



cambukan.  Sementara  ayat
diatas dengan rajam.

Pola naskh seperti ini tidak
memberikan keringanan, justru
menjadikan hukum-hukum
syar’i berubah menjadi misteri-
misteri yang hanya dapat
diketahui  oleh  orang-orang
tertentu. Khususnya apabila
hukum-hukum tersebut
berkaitan dengan  hubungan
alamiah antara sesama manusia
dalam masyarakat.

Sementara itu beberapa ulama
berpendapat bahwa  hikmah
dibalik maskh dengan pola
seperti  ini  adalah  untuk
dijadikan sarana menilai sejauh
mana ketaatan umat Islam di
dalam  menyerahkan dirinya
menjalankan perintah secara
dzanny tanpa menunggu perintah
yang diturunkan secara pasti.
Sehingga dengan sesuatu yang
sangat mudah itu mereka dengan
segera menjalankannya
sebagaimana  Ibrahim  yang
dengan segera menyembelih
putranya karena mimpi, padahal
mimpi merupakan sarana
pewahyuan yang sangat
rendah.?!

. Wahyu yang terhapus
hukumnya, sementara teks atau
bacaannya tetap (naskh al-hukm
duna al-tilawah).

Pola ini adalah satu-satunya pola
yang masuk dalam pengertian
naskh dan pola yang lain
sebenarnya  bukan.  Secara
kuantitas, jumlah ayat yang di-
naskh untuk pola ini telah
mencapai suatu proposi yang
mengerikan dan sangat dramatis
dalam sejarah pemikiran Islam.
Hal ini lebih disebabkan karena
pencampuradukkan makna
antara konsep naskh dan konsep-
konsep lainnya yang hampir
mempunyai kesamaan fungsi,

21 Ibid., h. 161.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

seperti takhshish terhadap yang
‘am, taqyid terhadap yang
muthlag, dan yang sejenisnya.??
Contoh naskh dengan pola ini
seperti firman Allah:

Lrlgil Ogpdeg oKin Osaz ol
28 o) L el g9y 2y
Sle Al M s 0L 25|
By Come 0 eed] 3 e Lo

(240 :5,2J1) (,.&7 4
“Dan orang-orang yang akan
meninggal dunia diantara kamu
dan meninggalkan istri,
hendaklah berwasiat untuk istri-
istrinya, (vaitu) diberi nafkah
hingga setahun lamanya dan
tidak  disuruh  pindah (dari
rumahnya). Akan tetapi jika
mereka pindah (sendiri), maka
tidak ada dosa bagimu (wali
atau waris dari yang meninggal)
membiarkan mereka berbuat
vang ma’ruf terhadap  diri
mereka. Dan  Allah  Maha
Perkasa lagi Bijaksana.” (Q.S.
al-Baqarah: 240)
Apabila seorang wanita ditinggal
mati oleh suaminya, maka ia
wajib menanti sampai habis
masa ‘iddah satu tahun penuh
dan nafkahnya diambilkan dari
harta suaminya dan ia tidak
mendapatkan warisan.
Kemudian  Allah  me-naskh
dengan firman-Nya:

craie brleil Sgpdag WSan Osban ol

(234 1500 sy eil anyl gmil

“Dan orang-orang yang akan
meninggal dunia diantara kamu
dan  meninggalkan  istri-istri
(hendaklah  para istri  itu)
menangguhkan dirinya
(ber’iddah) empat bulan sepuluh
hari.” (Q.S. al-Bagarah: 234)

22 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Quran, h.



Meskipun ayat yang me-naskh
dari segi bacaan mendahului
ayat yang di-naskh, namun yang
dijadikan unsur pertimbangan
adalah kronologi turunnya bukan
urutan pembacaannya. Disini
naskh bukan berarti melepaskan
dan menghapuskan teks dari
bacaan.

Adapun hikmah dari
penghapusan hukum dan
penetapan bacaan adalah: (a) al-
Qur’an disamping dibaca untuk
diketahui dan diamalkan
hukumnya, ia juga dibaca karena
ia adalah kalamullah yang
membacanya mendapat pahala,
maka ditetapkanlah tilawah
karena hikmabh ini; dan (b) pada
umumnya naskh itu  untuk

meringankan, maka
ditetapkanlah  tilawah  untuk
mengingatkan nikmat
dihapuskannya kesulitan
(masyaqqah).®

TEKS YANG BERWENANG
MELAKUKAN NASKH

Beberapa kategori naskh yang
biasa terjadi dalam sistem hukum Islam
dapat dibedakan ke dalam empat
bagian, diantaranya: (a) naskh al-Quran
dengan al-Qur’an; (b) naskh al-Qur’an
dengan Sunnah; (c) naskh Sunnah
dengan al-Qur’an; dan (d) naskh
Sunnah dengan Sunnah.

Kategori pertama telah
disepakati  kebolehannya. Hal ini
didasarkan pada surat al-Baqarah ayat
106 — seperti yang telah penulis
sebutkan di atas — yang menunjukkan
makna bahwa yang sebanding dengan
al-Qur’an hanyalah al-Qur’an.

Contoh lain juga bisa kita lihat
dalam masalah penetapan hukum
khamr. Pada mulanya al-Qur’an hanya
menyampaikan tentang sisi positif dan
negatif dari khamr dalam surat al-

23 Manna’ Khalil al-Qaththan, Studi Ilmu-ilmu
Al-Qur’an, h. 337.

Bagarah ayat 219. Kemudian, al-Qur’an
meminta kaum muslimin untuk tidak
mabuk ketika shalat dalam surat al-Nisa
ayat 43. Dan terakhir, al-Qur’an
menegaskan kepada kaum muslimin
untuk  tidak  menggunakan  atau
meminum khamr dalam surat al-Maidah
ayat 90-91.

Untuk kategori kedua, para
ulama berselisih pendapat tentang
kebolehan teks Sunnah me-naskh teks
al-Qur’an. Menurut Nor Ichwan?
kontradiksi semacam ini muncul lebih
disebabkan  karena tidak adanya
pembedaan antara teks-teks keagamaan
(al-nushush al-diniyah), dan juga tidak
dipahaminya batas-batas yang
memisahkan antara teks-teks tersebut.

Al-Suyuthi mengemukakan
perbedaan ini dengan mengatakan
bahwa Imam Syafi’i, Ahmad (dalam
satu  riwayat yang  dinisbahkan
kepadanya), dan Ahl  Al-Dzahir
menolak dapatnya Sunnah me-naskh al-
Qur’an. Untuk menguatkan
argumentasinya, Imam Syafi’i
mengemukakan beberapa dalil dari teks
al-Qur’an, salah satunya surat Yunus
ayat 15:

“Dan apabila dibacakan kepada
mereka ayat-ayat Kami yang nyata,
orang-orang yang tidak mengharapkan
pertemuan dengan Kami berkata:
“Datangkanlah al-Qur’an yang lain
dari ini atau gantilah dia”. Katakanlah:
“Tidaklah patut bagiku menggantinya
dari pihak diriku sendiri. Aku tidak
mengikut kecuali apa yang diwahyukan
kepadaku. Sesungguhnya aku takut jika
mendurhakai Tuhanku kepada siksa
hari yang besar (kiamat).”

Menurut Imam Syafi’i bahwa
ayat ini sebagai pemberitahuan bahwa
Dia mewajibkan kepada Nabi untuk
mengikuti semua yang diwahyukan
kepadanya, dan sebagai larangan untuk
mengubah (menggantinya) dari pihak
dirinya sendiri. Bahwa ayat yang
berbunyi  “Tidaklah patut bagiku
menggantinya dari pihak diriku sendiri”

24 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an,
h. 299-300.



sebagai bukti bahwa al-Qur’an tidak
bisa di-naskh dengan al-Qur’an.?>

Sebaliknya Imam Malik, para
pengikut madzhab Abu Hanifah, dan
mayoritas para teolog baik dari
kalangan As’ariyah maupun Mu’tazilah
memandang bahwa tidak ada halangan
logis bagi kemungkinan adanya naskh
tersebut. Menurut mereka, Sunnah pada
hakikatnya adalah wahyu Tuhan
sebagaimana al-Qur’an. Hanya saja
mereka kemudian berbeda pendapat
tentang ada tidaknya Sunnah Nabi yang
me-naskh al-Qur’an.?®

Nor Ichwan membagi para
ulama dari berbagai golongan yang
berselisih pendapat mengenai hal ini ke
dalam tiga kelompok?’:

1. Kelompok pertama, yaitu dari
kalangan Mu’tazilah
menyatakan bahwa Sunnah yang
me-naskh  al-Qur’an  harus
bersifat mutawatir  (diyakini
kebenaran nisbahnya kepada
Nabi saw.). Penetapan syarat ini
lebih disebabkan karena ke-
mutawatir-an  teks-teks  al-
Qur’an. Sehingga teks yang
mutawatir ~ harus  di-naskh
dengan teks yang mutawatir
pula. Sebab adalah sangat riskan
untuk  membatalkan  sesuatu
yang pasti berdasarkan hal yang
belum pasti. Namun, karena
jarang ditemukannya Sunnah
yang  mutawatir  mengenai
masalah hukum, maka naskh
jenis ini tidak banyak terjadi
dalam al-Qur’an. Ibnu Dzufr (w.
578 H.) dalam kitabnya yang
berjudul Yanbu’ dengan tegas
menolak  penggunaan hadis-
hadis ahad untuk me-naskh
ayat-ayat al-Qur’an.?® Ia berkata:
“Hadis yang diriwayatkan oleh

23 Ibid., h. 303.

26 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, h.
148.

27 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an,
h. 301-302.

28 Manna’ Khalil al-Qaththan, Membahas Ilmu-
ilmu Al-Qur’an, h. 346.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

satu orng tidak menentukan

soal-soal al-Qur’an”.

2. Kelompok kedua, dari golongan
Hanafiyah dan ulama-ulama
yang sepaham dengannya telah
memperluas jangkauan naskh.
Mereka tidak mensyaratkan sifat
mutawatir bagi Sunnah yang
me-naskh al-Qur’an. Menurut
mereka, hadis yang masyhur
yang dapat menimbulkan arti
yakin, bisa me-naskh sebagian
teks-teks  al-Qur’an. Dengan
demikian, mereka menggunakan
kata naskh untuk semua dalil
yang datang kemudian, yang
berlainan dan mengubah hukum
yang pertama.

3. Kelompok ketiga, golongan Ibn
Hazm yang sepaham dengan
ulama  salaf, berpandangan
bahwa Sunnah dapat me-naskh
al-Qur’an sekalipun hanya hadis
ahad (tidak mutawatir).
Kategori ketiga adalah naskh

Sunnah dengan al-Qur’an. Jenis yang
ketiga ini juga tak luput dari perbedaan
pendapat. Ulama yang membolehkan
naskh ~ Sunnah  dengan al-Qur’an
mengungkapkan bahwa hal semacam
ini tidaklah mustahil karena al-Qur’an
dan Sunnah adalah sama-sama wahyu
Ilahi. Sedangkan ulama yang menolak
adanya naskh Sunnah dengan al-Qur’an
berargumen dengan Firman Allah
dalam surat al-Nahl ayat 44:

“Dan Kami turunkan kepadamu
al-Qur’an, agar kamu menerangkan
kepada umat manusia apa yang telah
diturunkan kepada mereka dan supaya
mereka memikirkan.”

Ayat ini menjelaskan bahwa
Sunnah tidak lain hanyalah berfungsi
sebagai penjelasan (bayan) al-Qur’an.
Sebab jika Sunnah di-naskh dengan al-
Qur’an, maka hilanglah  fungsi
bayannya.”’ Imam Syafi’i menyatakan
bahwa apa saja yang ditetapkan Sunnah
sudah tentu didukung oleh al-Qur’an,
dan apa saja yang ditetapkan oleh al-

2 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an,
h. 305.

10



Qur’an tentu didukung pula oleh
Sunnah. Hal ini karena antara al-Qur’an
dan Sunnah harus senantiasa sejalan dan
tidak bertentangan.

Adapun contoh naskh sunnah
dengan al-Qur’an adalah ketika tradisi
Nabi yang masih berkiblat ke Bait al-
Maqdis, dan enam bulan kemudian
setelah hijrah ke Madinah turunlah
ketetapan dari al-Qur’an untuk berkiblat
ke Masjidil Haram dalam surat al-
Bagqarah ayat 144. Juga kebiasaan Nabi
yang telah menetapkan bulan al-Syura
sebagai bulan wajib puasa, lalu di
kounter oleh al-Qur’an dengan turunnya
sebuah ayat dalam surat al-Baqarah ayat
185: “maka barang siapa yang melihat
bulan ramadhan, hendaknya
berpuasalah ia”. Akan tetapi, model ini
pun ditolak oleh Imam Syafi’i dengan
argumen yang telah dikemukakan di
atas.’’

Kategori yang terakhir adalah
naskh Sunnah dengan Sunnah. Dalam
kategori ini dapat dibagi menjadi empat
macam: (a) naskh Sunnah mutawatir
dengan mutawatir; (b) naksh Sunnah
ahad dengan ahad; (c) naskh Sunnah
ahad dengan mutawatir; dan (d) naskh
Sunnah mutawatir dengan ahad. Tiga
jenis yang disebut pertama
diperbolehkan, baik menurut akal atau
syar’i. Sedangkan untuk jenis keempat
para ulama sepakat bahwa jenis ini
diperbolehkan menurut akal dan masih
diperdebatkan menurut syar’i.

Mereka  berargumen bahwa
hadis mutawatir bersifat qath’i al-
tsubut, sedangakan khabar ahad bersifat
dzanny al-tsubut. Yang qath’i tidak
dapat dihapus dengan yang dzanny,
sebab hadis mutawatir mempunyai
kedudukan yang lebih kuat
dibandingkan dengan hadis ahad. Oleh
karenanya, yang kuat tidak dapat
dihapuskan ~ oleh  yang lemah
kedudukannya.?!

30" Jaluddin al-Suyuthi, al-ltgan fi Ulum al-
Qur’an, 1: 21-22.

31 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an,
h. 305.

KONTRADIKSI SEPUTAR
NASIKH-MANSUKH
Persoalan nasikh-mansukh

dalam  al-Qur’an  bermula  dari
pemahaman ayat 82 dari surat al-Nisa.
Ayat ini mengatakan bahwa ayat-ayat
al-Qur’an tidak mempunyai perbedaan-
perbedaan yang signifikan antara satu
ayat dengan yang lainnya. Sementara
dalam ayat lain tepatnya ayat 106 dari
surat al-Baqarah disebutkan bahwa:
“Kami tidak me-naskh-kan satu ayat
atau Kami menjadikan manusia lupa
kepadanya kecuali Kami mendatangkan
vang lebih baik darinya atau yang
sebanding.  Apakah  kamu  tidak
mengetahui sesungguhnya  Allah
berkuasa atas segala sesuatu”. Dari
sinilah kemudian muncul keragaman
pandangan mengenai teori nasikh-
mansukh.

Nasikh-Mansukh dalam Perspektif
Pendukungnya.

Ulama yang  mempelopori
konsep nasikh-mansukh dalam al-
Qur’an adalah Imam al-Syafi’i, al-
Nahhas, al-Suyuthi dan al-Syaukani.*?
Persoalan  maskh  bagi  kelompok
pendukungnya merupakan salah satu
cara menyelesaian beberapa dalil yang
dianggap bertentangan secara zhahir,
maka diupayakan pengkompromian
kedua dalil tersebut. Apabila tidak bisa
dikompromikan maka salah satunya di-
naskh (dibatalkan).

Mengenai adanya naskh dalam
syari’at Islam telah ~menimbulkan
pertanyaan. Mengapa terjadi naskh
dalam syari’at Islam? Menjawab
pertanyaan ini para ulama pendukung
teori naskh mengemukakan argumentasi
dan sejumlah alasan, baik yang
didasarkan argumentasi rasional
maupun yang bersandar pada nash.

Argumentasi rasional sebagai
berikut: Pertama, bahwa naskh tidak
merupakan hal yang terlarang menurut
akal pikiran dan setiap yang tidak

32 Ahmad lIzzan, Ulumul Quran: Telaah
Tekstualitas dan Kontekstualitas — al-Quran
(Bandung: Tafakur, 2009), h. 187.



terlarang  berarti  boleh.  Kedua,
seandainya naskh tidak dibolehkan akal,
maka syari’at tidak akan
memerintahkan sesuatu kepada hamba-
Nya dengan perintah sementara dan
melarangnya dengan larangan
sementara. Ketiga, seandainya naskh itu
tidak boleh menurut akal dan terjadi
menurut sam iyyat, maka tidak akan
ditetapkan risalah Muhammad sebab
syari’at yang  terdahulu  dengan
sendirinya akan kekal. Padahal risalah
Muhammad merupakan risalah
pengganti dan penyempurna. Oleh
karena itu naskh boleh dan dapat terjadi.
Keempat, bahwa terdapat dalil yang
menunjukkan  naskh terjadi menurut
nash.®

Dasar terjadinya naskh menurut
nash dapat dicontohkan sebagai berikut:
Pertama, sumber dalam = Taurat
menjelaskan bahwa setelah Nabi Nuh
turun dari kapalnya, Allah
memerintahkan bahwa semua binatang
melata dan tumbuh-tumbuhan boleh
dimakan, tetapi kemudian diketahui
syari’at Nabi Nuh mengharamkan
sebagian binatang melata. Kedua, Allah
menyuruh Adam menikahkan anak
perempuannya dengan anak laki-
lakinya, juga diperbolehkannya
menikahi saudara satu ibu beda ayah.
Akan tetapi sekarang orang Islam,
Yahudi dan Nasrani menolak kebiasaan
ini. Kasus di atas merupakan contoh
terjadinya naskh dalam syari’at-syari’at
terdahulu. Sedangkan naskh dalam
syari’ah Islam antara lain dapat
dipahami dari beberapa ayat dalam al-
Quran, seperti Q.S. al-Baqarah 106;
Q.S. al-Ra’ad: 39, al-Nahl: 101; al-Nisa
:160. Dalam al-Qur’an sendiri menurut
penganut teori naskh terdapat cukup
banyak ayat yang di-naskh hukumnya.>*

Ibn Katsir menegaskan bahwa
tidak ada alasan bagi kita untuk
menafikan nasikh-mansukh, karena ia
menetapkan hukum sesuai kehendak-

33 Muhammad Abd al-Azhim al-Zarqany,
Manahil al-'Irfan fi 'Ulum al-Quran (Kairo: Isa
al-Bab al-Halabi wa Syurakauh, t.th.), h. 83-86.
34 Ibid., h. 88-89.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

Nya dan melakukan apa saja sesuai
dengan keinginan-Nya.>> Hal ini pula
ditegaskan oleh Quraish Shihab, bahwa
Allah tidak me-nasakh dalam arti
membatalkan  suatu  hukum  yang
dikandung oleh satu ayat, kecuali Allah
akan mendatangkan ayat lain yang
mengandung hukum lain yang lebih
baik atau serupa.’¢

Thabathaba’i mengatakan bahwa
pertentangan antara dua nash dalam
naskh pada dasarnya merupakan
pertentangan lahiriah, bukan
pertentangan  hakikiyyah  (esensi).
Alasan Thabathaba’i ini didasarkan
pada al-Qur’an surat al-Nisa ayat 82.%7
Ia menegaskan naskh pada dasarnya
bukan termasuk (yang terjadi karena)
pertentangan dalam perkataan (qaul),
dan ia juga tidak (terjadi karena)
pertentangan (ikhtilaf) dalam pandangan
hukum, melainkan terjadi  karena
pertentangan dalam mushdaq (kriteria)
dari segi dapat diterapkannya hukum
pada suatu hari, karena adanya
mahslahat didalamnya. Dan dari segi
tidak dapat diterapkannya pada suatu
hari yang lain karena bergantinya
kemashlahatan dari kemashlahatan yang
lain yang mewajibkan hukum yang lain
pula.®® Oleh karena itu, Thabathaba’i
beranggapan bahwa naskh  pada
dasarnya tidak hanya khusus terdapat
pada hukum-hukum syari’at, melainkan
juga dapat terjadi terhadap takwiniyyah
(persoalan-persoalan kosmo).

Dalam Kitab Tafsirnya, Al-
Maraghi menjelaskan hikmah adanya
naskh dengan menyatakan bahwa:
“hukum-hukum tidak ditetapkan kecuali
untuk kemaslahatan manusia dan hal

35 Ismail ibn Katsir, Tafsri al-Quran al-Azhim
(Beirut: Maktabah al-Nur al-Tmiyyah, 1992), I:
h. 151.

36 Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan
Kesan dan Keserasian al-Quran (Jakarta:
Lentera Hati, 2000), h. 276 — 277.

37 Muhammad Husain Thabathaba’i, al-Mizan
fi Tafsir al-Quran (Beirut: Mu'assasah al-A’lam
li al-Mathbu’ah, 1991), I: 252 — 253.

38 Ibid., lihat pula bukunya yang berjudul
Mengungkap Rahasia al-Quran (Bandung :
Mizan, 1993), h. 60 — 62.

12



ini  berubah atau berbeda akibat
perbedaan waktu dan tempat, sehingga
apabila  ada satu  hukum  yang
ditetapkan pada suatu waktu karena
adanya  kebutuhan yang mendesak
(ketika itu) kemudian kebutuhan orang
tersebut berakhir, maka merupakan
suatu tindakan bijaksana apabila ia di-
naskh (dibatalkan) dan diganti dengan
hukum yang sesuai dengan waktu,
sehingga dengan demikian ia menjadi
lebih  baik dari hukum semula atau
sama dari segi manfaatnya untuk
hamba Allah”.>°

Tampaknya para ulama
penganut teori naskh mengakui proses
penahapan pengiriman Ilahi dengan
penyesuaian terhadap realitas yang
berkembang. Bahwa Nabi Muhammad
diutus di tengah masyarakat jahiliyyah
yang tidak mengenal agama, maka jika
sekiranya hukum diberikan sekaligus
akan berat untuk diterima oleh
masyarakatnya, maka diturunkanlah
hukum itu secara tahap demi tahap,
sesuai dengan kebutuhan hukum waktu
itu. Maka kalau ada hukum yang di-
naskh itu bukan hukum yang berlaku
abadi. Di samping itu telah disepakati
ulama bahwa terjadinya naskh hanyalah
pada masa Nabi Muhammad dan tidak
terjadi naskh itu sesudah nabi wafat.*

Para ulama pembela konsep
naskh ~ memandang naskh  sangat
signifikan, hal itu dapat diukur dari
sejumlah besar karya yang ditulis
berkaitan dengan  subjek tersebut.
Pengetahuan yang memadai tentang
naskh adalah merupakan hal mendasar
untuk dapat memahami al-Qur’an
dengan baik. Para ulama pembela
konsep ini  berpendapat, bahwa
seseorang tidak diperkenankan
menafsirkan al-Qur’an kecuali setelah
mengetahui  dengan  baik  konsep
abrogasi. Ibn Salamah misalnya,
sebagaimana dikutip oleh Rippin

3 Lihat Ibid., 145, Quraish mengutip pendapat
Ahmad Musthafa Al-Maraghi dalam Tafsir al-
Maraghi (Mesir: al-Halabiy, 1946), I: 187.

40 Kamal Muchtar (et. al.), Ushul Figh (Jakarta:
Dana Bhakti Wakaf, 1995), I: 188.

menyatakan bahwa seseorang tidak
mungkin mendalami ilmu al-Qur’an
tanpa memiliki pengetahuan yang
matang tentang teori naskh.*!

Fazlur Rahman adalah seorang
pemikir modernis yang juga termasuk
salah seorang pendukung teori naskh.
Dalam pandangannya, ketetapan Ilahi
yang bertalian dengan sektor sosial
memiliki suatu bidang moral dan suatu
bidang legal spesifik. Bidang legal
spesifik merupakan transaksi antara
keabadian kalam dan situasi ekologis
aktual Arabia abad ke-7. Aspek
ekologis ini tentu saja dapat dikenakan
perubahan, asalkan bidang moral atau
prinsip-prinsip moral yang berada di
balik ketentuan legal tetap terjaga*.
Bagi Rahman, keabadian kandungan
legal spesifik al-Qur’an terletak pada
prinsip-prinsip moral atau nilai-nilai
yang mendasarinya, bukan pada
ketentuan-ketentuan harfiahnya.

Masih dalam konteks nasikh-
mansukh ia memberikan penjelasan
argumentatif dengan mengatakan: “Bila
orang mempelajari aspek reformasi
sosial al-Qur’an, maka akan terlihat
karakteristik yang nyata bahwa sebelum
memperkenalkan suatu ketetapan atau
perubahan  sosial, terlebih  dahulu
dipersiapkan landasan yang kokoh
baginya,  barulah  ketetapan  itu
diperkenalkan secara gradual.
Contohnya walaupun pernyataan al-
Qur’an tentang riba dikeluarkan di
Makkah, namun riba tidaklah dilarang
secara legal hingga beberapa waktu
kemudian di Madinah”.*

Sehubungan dengan  prinsip
graduasi di atas Rahman lebih lanjut
menyatakan: “...suatu pewahyuan total
pada satu waktu adalah mustahil
berdasarkan kenyataan sesungguhnya

41 Andrew Rippin (ed.), Approaches to the
History of the Interpretation of The Qur’an
(New York: Oxford University Press, 1988), h.
124.

42 Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan
Modernitas: Studi atas Pemikiran Hukum
Fazlur Rahman (Bandung: Mizan, 1989), h.
156-157.

43 Ibid.



bahwa al-Qur’an harus turun sebagai
petunjuk bagi kaum muslim dari waktu
ke waktu selaras dengan kebutuhan
yang timbul”.

Jika konsep naskh sebagaimana
diintrodusir Rahman ini dipahami lebih
lanjut, maka nasikh-mansukh
merupakan suatu proses penahapan
pengiriman  pesan  Ilahi  dengan
penyesuaian  atas  realitas  yang
berkembang. Konsep seperti ini
mengindikasikan nuansa antropologis
al-Qur’an, bahwa terjadi dialektika
antara al-Qur’an sebagai wahyu dengan
kondisi objektif. Masalah ini menjadi
tidak sederhana ketika ditarik dalam
wacana teologis yang dianut oleh rata-
rata pendukung teori naskh. Fenomena
naskh dalam pemikiran agama yang
hegemonik dan dominan memunculkan
problem  yang  dihindari  untuk
dibicarakan, antara lain bagaimana
mengkompromikan antara fenomena ini
dengan konsekuensi yang
ditimbulkannya bahwa teks mengalami
perubahan melalui  naskh, dengan
keyakinan umum bahwa teks sudah ada
sejak azali di Lauh al-Mahfuzh.**

Nasikh-Mansukh dalam Perspektif
Penolaknya

Golongan ulama yang menolak
adanya naskh dalam al-Qur’an berusaha
mengkompromikan  ayat-ayat yang
terlihat bertentangan sehingga tidak
perlu di-naskh. Kelompok penolak ini
dipelopori oleh Abu Muslim al-
Asfahani (w. 322 H), seorang pakar
tafsir yang termasyur dari kalangan
Mu’tazilah. Menurutnya, di dalam al-
Qur’an tidak terdapat naskh. Mengakui
perihal adanya naskh berarti juga
mengakui adanya kebatilan di dalam al-
Qur’an. Asfahani mendasarkan
argumennya pada al-Quran surat al-
Fushshilat ayat 42 yang menegaskan:
“Yang tidak datang kepanya (al-
Qur’an) kebatilan baik dari depan
maupun  dari  belakangnya,  yang

4 Kritik teologis seperti ini misalnya
dikemukakan oleh Nasr Hamid Abu Zaid, lihat
dalam Tekstualitas al-Quran, h. 141.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

diturunkan dari sisi Tuhan Yang Maha
Bijaksana lagi Maha Terpuji.”.

Hukum-hukum yang dibawa al-
Qur’an Dbersifat abadi dan berlaku
universal. Oleh karena itu, tidak layak
kalau di dalam al-Qur’an terdapat
naskh. Di samping itu ayat-ayat yang
dinyatakan saling bertentangan ternyata
masih dapat dikompromikan dengan
mulus dan rasional.*> Atas dasar ini, ia
lebih suka menyebut kata naskh dengan
istilah lain, yaitu takhshish
(pengkhususan).

Namun ia mendapat tentangan
keras dari para pendukung naskh.
Mereka membedakan pengertian naskh
dari pengertian takhshish. Definisi
takhshish ialah ‘membatasi keumuman
sesuatu hanya pada bagian-bagiannya’,
dan pembatasan tersebut tidak benar-
benar mencabut beberapa bagian dari
ketetapan hukum. Kata ‘keumuman’
adalah subjek pokok bagi setiap bagian,
tidak membatasi bagian-bagian lainnya
kecuali jika disertai pengkhususan. Lain
halnya dengan naskh, ayat yang
mansukh tetap berlaku sebagaimana
yang  dimaksud dan  selamanya
demikian. Hanya segi hukumnya yang
berlaku menyeluruh hingga waktu
tertentu, tidak dapat dibatalkan kecuali
oleh ayat yang me-naskh untuk suatu
hikmah yang diketahui Allah Swt.

Takhshish memerlukan adanya
hubungan dengan kalimat sebelumnya,
atau berikutnya, atau yang
membarenginya. Lain halnya dengan
naskh yang kejadiannya pasti disertai
dalil yang lugas mengenai soal yang di-
naskh (mansukh). Selain al-Qur’an dan
Sunnah, dalil-dalil yang melandasi
takhshish ialah pikiran dan perasaan.
Adapun naskh dalilnya syar’i dan hanya
mengenai  al-Qur’an dan  Sunnah.
Karenanya, hukum syar’i tidak bisa
dibatalkan dengan dalil ‘agli atau
rasional.*¢

45 Fakhr al-Din al-Razi, Mafatih al-Ghaib
(Mesir: Mathba’at al-Khairiyyah, 1307 H), I:
443,

4 Subhi al-Shalih, Membahas Ilmu-ilmu Al-
Quran, h. 341-342.

14



Selain mendapat tentangan dari
beberapa  ulama, Asfahani juga
mendapat dukungan dari beberapa
ulama. Pakar tafsir di era klasik yang
tercatat telah mendukung pendirian Abu
Muslim tersebut hanya Fakhr al-Din al-
Razi. Di era modern pendirian Abu
Muslim mulai mendapat dukungan.
Mereka yang termasuk mendukung
pendirian Abu Muslim tersebut adalah
Syaikh  Muhammad ‘Abduh dan
muridnya Muhammad Rasyid Ridha,
Maulana Muhammad Ali, Abd al-
Muta’al al Jabari, Abd al-Karim al-
Khathib dan Dr. Ahmad Hijazi al-Saq.*’
Alasan mereka disandarkan pada ayat
al-Qur’an surat al-Kahfi ayat 27 “Dan
bacakanlah apa yang diwahyukan
kepadamu, yaitu kitab Tuhanmu (al-
Quran). Tidak ada (seorangpun) yang
dapat merubah kalimat-kalimat-Nya”*8
Hanya kemudian, Muhammad ‘Abduh
menggunakan istilah tabdil,
penggantian, pengalihan, atau
pemindahan ayat hukum ditempat ayat
hukum yang lain, bukan naskh dalam
pengertian  pembatalan.*  Dalam
pemahaman Abduh yang demikian,
semua ayat al-Quran tetap berlaku, tidak
ada kontradiksi. Yang ada hanya
pergantian hukum bagi masyarakat atau
orang tertentu, karena kondisi yang
berbeda. Dengan demikian ayat hukum
yang tidak berlaku lagi baginya, tetap
dapat berlaku bagi orang-orang lain
yang kondisinya sama dengan kondisi
mereka semula.

Dalam perkembangan
selanjutnya, terdapat kecenderungan
semakin luas dalam memberikan
pandangan kritis terhadap  doktrin
nasikh-mansukh. Salah satu sumber
kritik itu adalah ulama-ulama klasik
yang menerima doktrin ini juga silang

47 Athaillah, “Sifat Operatif Ayat Al-Qur’an:
Tanggapan terhadap Teori Naskh dalam al-
Quran” dalam A/-Banjary: Jurnal llmiah Ilmu-
Illmu Keislaman, Pascasarjana TAIN Antasari.,
vol. 3, no. 5, Januari-Juni 2004, h. 43.

8 M. Rifa’i, Ushul Figh (Semarang: Wicaksana,
1991), h. 154 — 155.

49 Quraish Shihab, Membumikan al-Quran, h.
147.

pendapat dalam menentukan mana ayat
yang nasikh dan mana ayat yang
mansukh. Dalam beberapa sumber
disebutkan bahwa terdapat
kecenderungan di kalangan ulama
klasik untuk menekankan jumlah ayat
yang mansukh  hingga  mencapai
bilangan yang mengerikan. Ayat
tentang jihad misalnya, dikatakan telah
membatalkan sekitar 113 ayat yang
mengandung perintah untuk bersikap
sabar, pemaaf, dan toleran, dalam
keadaan tertekan. Al-Suyuthi kemudian
mereduksi ratusan ayat yang dinyatakan
mansukh menjadi hanya dua puluh ayat.
Sedangkan Syah Waliyullah
menguranginya hingga tersisa lima ayat.
Melihat ayat-ayat yang mansukh ini
kian lama kian berkurang jumlahnya
seiring dengan jalannya sejarah, Sir
Sayyid Ahmad Khan langsung
menegaskan bahwa di dalam al-Qur’an
tidak terdapat naskh.’’

Ahmad Khan  menegaskan
keyakinannya bahwa al-Qur’an
memiliki  kebenaran yang Dbersifat

universal. la memandang keutuhan al-
Qur’an tidak boleh terkena pengurangan
oleh tangan manusia. Demikian juga
tentang susunan ayat-ayat al-Qur’an
yang otentik. Beberapa karakteristik al-
Qur'an ini  memang merupakan
keyakinan yang umumnya dipegang
oleh kaum muslimin. Dengan demikian
pandangan-pandangan Ahmad Khan
tersebut memiliki  kedudukan yang
absah di antara kreteria penafsiran al-
Qur’an. Salah satu prinsip karakteristik
al-Qur’an menurut Khan, karena
kebenaran tidak mungkin bertolak
belakang dengan kebenaran, tentunya
tidak akan ada ketidakselarasan antara
kebenaran Tuhan, kebenaran al-Qur’an
dan kebenaran [lmu Pengetahuan.
Masalah nasikh-mansukh adalah
persoalan krusial yang dibahas oleh
Ahmad Khan. Menurut Khan al-Qur’an
sama sekali tidak mengenal adanya

50" Taufik Adnan Amal, Syamsu Rizal
Panggabean, Tafsir Kontekstual Al-Qur’an:
Sebuah  Kerangka Konseptual, cet. ke-3
(Bandung: Mizan, 1992), h. 29.



nasikh-mansukh antara ayat yang satu
dengan lainnya. Sedangkan ayat-ayat
yang sering dirujuk sebagai pijakan
bagi doktrin nasikh-mansukh di dalam
al-Qur’an, menurutnya sama sekali
tidak berkaitan dengan penghapusan
ayat-ayat al-Qur’an.’! Dengan merujuk
surat al-Bagarah ayat 106, Ahmad Khan
mengajukan kesimpulan bahwa doktrin
nasikh-mansukh ~ hanya  berkaitan
dengan penghapusan syari’at-syari’at
pra-Islam.

Dalam Life of Mohammed,
masalah nasikh-mansukh juga pernah
dibahas secara panjang lebar oleh
Ahmad Khan. [a akhirnya sampai pada
kesimpulan yang senada dengan
pandangan yang dirumuskannya dalam
prinsip di atas. Sementara hadits-hadis
yang mengabsahkan adanya nasikh-
mansukh di dalam al-Qur’an, menurut
Ahmad Khan tidak di dukung oleh
otoritas yang dapat dipercaya.’> Bagi
Ahmad Khan dan para penolak teori
naskh, daripada menganggap wahyu al-
Qur’an terdahulu dihapus oleh wahyu
yang sesudahnya, akan lebih baik jika
wahyu terdahulu tetap dianggap valid
untuk diimplementasikan dalam kondisi
yang sama dengan kondisi saat wahyu
tersebut diturunkan.>

Penolakan teori naskh juga
dikemukakan oleh Ahmad Hasan. Ia
tidak mengakui adanya naskh dalam al-
Qur’an, sebab jika memang dalam al-
Qur’an terdapat teks-teks yang mansukh
tentu Rasulullah akan menjelaskannya.
Mengenai itu ia menyatakan: ‘“Teori
klasik naskh tak mungkin berasal dari
Rasulullah, karena  kita tidak
menemukan informasi apapun dari
beliau akan adanya ayat-ayat yang

5! Bahasan Ahmad Khan mengenai ayat-ayat
ini, lihat terjemahan E. Hahn, “Sir Ahmad
Khan’s The Controversy over Abrogation (in
the Qur’an): An Annotated Translation”, The
Muslim World, Th. LXIV, 1974, h. 124-133.

52 Ahmad Khan, Life of Mohammed and
Subjects Subsidiary Thereto (Lahore: S.H.
Mubarak Ali, 1970), h. 227-228.

33 Farid Bsack, Samudra al-Qur’an, terj. Nuril
Hidayah (Yogyakarta: Diva Press, 2007), h.
230.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

dibatalkan dalam al-Qur’an dengan
pengertian ini. Seandainya suatu ayat
telah benar-benar dibatalkan, tentu
beliau akan menunjukkan dengan tegas
kepada orang banyak. Karena ajaran
al-Qur’an ditujukan bagi setiap zaman
dan tempat, sangat sulit dipercaya
bahwa Rasulullah telah menyerahkan
persoalan yang demikian penting, yang
menyangkut  pemahaman  al-Qur’an
kepada kebijaksanaan orang banyak”.”*

KESIMPULAN

Dalam disiplin ulum al-Qur’an,
teori nasikh-mansukh merupakan tema
yang paling banyak mengundang
perdebatan sampai saat ini. Perbedaan
pendapat dalam konsep nasikh-mansukh
ini diawali dari perbedaan dalam
penggunaan terminologi naskh yang
kemudian melahirkan nuansa ikhtilaf.
Penggunaan terminologi yang dipilih
oleh masing-masing ulama mempunyai
implikasi secara operatif.

Para ulama penganut teori naskh
cenderung memandang naskh sebagai
al-ibthal dan al-izalah. Konsep naskh di
sini berkaitan dengan proses graduasi
pengiriman  hukum Ilahi  dengan
penyesuaian terhadap realitas yang
berkembang, agar tidak berat untuk
diterima oleh masyarakat. Proses
gradual ini tidak mungkin menghindari
adanya naskh. Naskh akan terjadi pada
hukum yang bersifat temporal, bukan
hukum yang berlaku abadi. Konsep
seperti ini mengindikasikan nuansa
antropologis al-Qur’an, bahwa terjadi
dialektika antara al-Qur’an sebagai
wahyu dengan kondisi objektif.

Para penentang teori naskh
menekankan pada perspektif doktrin
kebenaran dan keabadian al-Qur’an.
Mereka menolak konsep naskh dan
memandang keutuhan al-Qur’an tidak
boleh terkena pengurangan oleh tangan
manusia. Bagi penentang teori naskh,
naskh  terjadi  akibat  kegagalan
mengkompromikan ayat-ayat al-Qur’an

5 Ahmad Hasan, Pintu Ijtihad Sebelum
Tertutup, terj. A. Garnadi (Bandung: Pustaka,
1994), h. 61.

16



yang sepintas bertentangan. Bagi
mereka, yang bertentangan sebenarnya
adalah figh dan al-Qur’an, bukan antara
ayat al-Qur’an yang satu dengan
lainnya. Bagi para penolak teori naskh,
daripada menganggap wahyu al-Qur’an
terdahulu  dihapus oleh wahyu yang
sesudahnya, akan lebih baik jika wahyu
terdahulu tetap dianggap valid untuk
diimplementasikan dalam kondisi yang
sama dengan kondisi saat wahyu
tersebut diturunkan. Yang ditolak oleh
kelompok penentang teori naskh adalah
naskh dalam pengertian ibthal, bukan
naskh dalam pengertian tabdil. Bagi
mereka, semua ayat al-Qur’an tetap
berlaku, tidak ada kontradiksi, yang ada
hanya  pergantian  hukum  bagi
masyarakat atau orang tertentu, karena
kondisi yang berbeda. Dengan demikian
ayat hukum yang tidak berlaku lagi
baginya, tetap dapat berlaku bagi orang-
orang lain yang kondisinya sama
dengan kondisi mereka semula. Wa-
Allahu a’lam bi al-Shawab.

BIBLIOGRAFI

Abu Zaid, Nasr Hamid, Tekstualitas Al-
Qur’an: Kritik terhadap Ulumul
Qur’an, terj. Khoiron
Nahdliyyin, cet. ke-4,
Yogyakarta: ~ LkiS  Pelangi
Aksara, 2005.

Amal, Taufik Adnan, Islam dan
Tantangan Modernitas:  Studi
atas Pemikiran Hukum Fazlur
Rahman, Bandung: Mizan,
1989.

,  Syamsu Rizal
Panggabean, Tafsir Kontekstual
Al-Qur’an: Sebuah Kerangka
Konseptual, cet. ke-3, Bandung:
Mizan, 1992.

Athaillah, “Sifat Operatif Ayat Al-
Qur’an: Tanggapan terhadap
Teori Naskh dalam al-Quran”
dalam A/-Banjary: Jurnal llmiah

Ilmu-Ilmu Keislaman,
Pascasarjana IAIN Antasari, vol.
3. no. 5, 2004.

Baidan, Nasruddin, Wawasan Baru
Ilmu Tafsir, cet. ke-2,

Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2011.

Bukhari al, Muhammad ibn Ismail,
Shahih Bukhari, Beirut: Dar al-
Kitab al-‘Alamah, 1992.

Esack, Farid, Samudra al-Qur’an, ter;.
Nuril Hidayah, Yogyakarta:
Diva Press, 2007.

Hahn, E., “Sir Ahmad Khan’s The
Controversy over Abrogation (in
the Qur’an): An Annotated
Translation”, The Muslim World,
Th. LXIV, 1974.

Haroen, Nasrun, Ushul Figh, cet. ke-2,
Jakarta: Logos Wacana Imu,
1997.

Hasan, Ahmad, Pintu Ijtihad Sebelum
Tertutup, terj. A. Garnadi,
Bandung: Pustaka, 1994.

Ibn Katsir, Ismail, Tafsri al-Qur’an al-
Azhim, Beirut: Maktabah al-Nur
al-'Timiyyah, 1992.

Ichwan, Nor, Membahas Bahasa Al-
Qur’an, cet. ke-1, Semarang:
Pustaka Pelajar, 2002.

Izzan, Ahmad, Ulumul Qur’an: Telaah
Tekstualitas dan Kontekstualitas
al-Quran, Bandung: Tafakur,
2009.

Khan, Ahmad, Life of Mohammed and
Subjects  Subsidiary  Thereto,
Lahore: S.H. Mubarak Alj,
1970.

Muchtar, Kamal (et. al.), Ushul Figh,
Jakarta: Dana Bhakti Wakaf,
1995.

Muslim al, Abu al-Husain, Shahih
Muslim, Beirut: Dar al-Ma’rifat,
1995.

Qaththan al, Manna’ Khalil, Studi Ilmu-
Illmu Al-Qur’an, terj. Mudzakir
AS, cet. ke-2, Jakarta: Pustaka
Litera AntarNusa, 1994.

Razi al, Fakhr al-Razi, Mafatih al-
Ghaib, Mesir: Mathba’at al-
Khairiyyah, 1989.

Rifa’i, M., Ushul Figh, Semarang:
Wicaksana, 1991.

Rippin, Andrew (ed.), Approaches to
the History of the Interpretation
of The Qur’an, New York:
Oxford University Press, 1988.



Shalih al, Subhi, Membahas Ilmu-ilmu
Al-Qur’an, terj. Tim Pustaka
Firdaus, cet. ke-8, Jakarta:
Pustaka Firdaus, 2001.

Shihab, Quraish, Membumikan Al-
Qur’an: Fungsi Dan Peran
Wahyu  Dalam  Kehidupan
Masyarakat, cet. ke-19,
Bandung: Mizan, 1999.

, Tafsir al-Mishbah:
Pesan Kesan dan Keserasian al-
Qur’an, Jakarta: Lentera Hati,
2001.

Suyuthi al, Jalaluddin, al-Itgan fi Ulum
al-Qur’an, Beirut: Dar al-Fikr,
t.th.

Syarifuddin, Amir, Ushul Figh I, cet.
ke-I, Jakarta: Logos Wacana
Ilmu, 1997.

Thabathaba’i, Muhammad Husein, al-
Mizan fi  Tafsir al-Qur’an,
Beirut: Mu'assasah al-A’lam li
al-Mathbu’ah, 1991.

Mengungkap  Rahasia al-
Qur’an, Bandung: Mizan, 1993.

Zarqany al, Muhammad ‘Abd al-
‘Azhim, Manahil al-'Irfan fi
'Ulum al-Qur’an, Kairo: Isa al-
Bab al-Halabi wa Syurakauh,
t.th.

Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025

18



