
 
 
 
 
 
 
 
 

 

KONTRADIKSI NASIKH-MANSUKH DALAM AL-QUR’AN 
1Rendy Dwi Hermanto, 2Mohammad Syafi’I Budi Santoso 

1Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, rendydwihermanto@iainponorogo.ac.id 
2Sekolah Tinggi Ilmu Ekonomi Syariah Babussalam Jombang, 

muhammad.syafii.b.s@gmail.com 
 

Informasi Artikel  Abstract 
Diajukan 
Diterima 

Diterbitkan 

: 12-12-2024 
: 12-24-2024 
: 01-01-2025 

 Qur’an al-Karim as an eternal miracle of Islam 
and always strengthened by the advancement of 
science has introduced itself as a guide for 
mankind. However, the language of the Qur’an, 
which holds a million secrets, makes the 
understanding of it different from one person to 
another at all times. The existence of 
contradictory verses has given rise to 
disagreement among scholars as to how to deal 
with it. Nasikh and mansukh as a science that 
overshadows the discussion of these verses, their 
existence is still debated by scholars. 

Keywords: Contradiction, Nasikh, Mansukh, Al-Qur’an. 
 

Al-Qur’an al-Karim sebagai mukjizat Islam yang 
kekal dan selalu diperkuat oleh kemajuan ilmu 
pengetahuan telah mengenalkan dirinya sebagai 
petunjuk bagi manusia. Namun, bahasa al-
Qur’an yang menyimpan sejuta rahasia membuat 
pemahaman terhadapnya berbeda-beda dari 
setiap orang di setiap waktu. Keberadaan ayat-
ayat yang saling bertolak belakang telah 
melahirkan perselisihan di kalangan ulama 
tentang bagaimana mengahadapinya. Nasikh dan 
mansukh sebagai ilmu yang menaungi 
pembahasan mengenai ayat-ayat ini, 
eksistensinya masih saja diperdebatkan oleh para 
ulama. 

Keywords: Kontradiksi, Nasikh, Mansukh, Al-Qur’an. 
 

 
 
 
 
 

Copyright C 2025 MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Bisnis Hadis. All rights reserved 

Editorial Office :  
MQTBI: Jurnal Al Qur an dan Hadis  
Pondok Pesantren Madrasatul Qur an Tebuireng Jombang   



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

A 
PENDAHULUAN 

Sebagai wahyu yang datang dari 
Allah kepada Nabi Muhammad melalui 
malaikat Jibril untuk dijadikan pedoman 
hidup bagi makhluk-makhluk-Nya di 
setiap ruang dan waktu, al-Qur’an 
diturunkan secara berangsur-angsur 
sejalan dengan berbagai kejadian dan 
peristiwa. Turunnya wahyu secara 
berangsur-angsur berkenaan dengan 
adat kebiasaan, perasaan indvidu, dan 
tradisi sosial yang berkembang pada 
suatu masa. 

Meski demikian, tuntutan 
kebutuhan setiap umat terkadang 
berbeda satu sama lain. Sesuatu yang 
cocok untuk satu kaum pada suatu 
masa, belum tentu cocok untuk satu 
kaum pada masa yag lain. Selain itu, 
perjalanan dakwah dari masa 
pertumbuhan dan pembentukan sudah 
pasti berbeda dengan perjalananan 
setelahnya ketika memasuki masa 
perkembangan dan pembangunan. 
Demikian pula dengan hikmah tasyri’ 
yang berbeda pada suatu era dengan era 
lainnya. Sehingga, wajar bila Allah 
menghapuskan suatu tasyri’ dan 
menggantinya dengan tasyri’ lain demi 
kepentingan hamba-Nya berdasarkan 
pengetahuan-Nya yang azali tentang 
yang awal dan yang akhir. Hal inilah 
yang mendasari timbulnya perbedaan 
pemahaman terhadap teks-teks al-
Qur’an yang kemudian melahirkan 
pembahasan tentang nasikh dan 
mansukh.  

Pada dasarnya al-Qur’an 
merupakan firman Allah yang memiliki 
satu kesatuan yang utuh. Tidak ada 
pertentangan antara satu kata dengan 
yang lainnya. Dalam surat an-Nisa’ ayat 
82 disebutkan:  

 ھیف اودجول الله ریغ دنع نم ناك ولو
اریثك افلاتخْا  

 “Seandainya al-Qur’an ini 
datangnya bukan dari Allah, niscaya 
mereka akan menemukan didalamnya 
ikhtilaf (kontradiksi) yang banyak”.  

Masing-masing saling 
menjelaskan, yufassiru ba’duhu ba’dho. 

Akan tetapi, jika kita hadapkan ke 
realitas sejarah, al-Qur’an tidak lepas 
dari kondisi sejarah yang menjadikan 
sebab turunnya sebuah ayat. Artinya, al-
Quran tidak akan turun dalam vacuum 
historis. Hal ini terbukti dengan adanya 
satu disiplin ilmu tafsir yang mencoba 
membahas secara mendalam tentang itu, 
yaitu Ilmu Asbab al-Nuzul. Dalam 
konteks sejarah ini pula, Nasikh-
Mansukh menjadi bagian dari implikasi 
tersebut. 

Pada konteks historisitas, 
manusia dihadapkan pada persoalan 
yang mempertimbangkan maqosid al-
syari’ah (tujuan-tujuan syari’ah), 
diantaranya yaitu kemashlahatan 
(mashlahat al-‘ammah), yang menuntut 
akan terbentuknya hukum baru. Asumsi 
ini penting untuk melihat apakah benar 
al-Quran yang terhimpun sedemikian 
rupa, mempunyai pretensi pertentangan 
antara satu ayat dengan ayat lainnya. 
Atau memang ada beberapa teks yang 
di-naskh dengan sengaja untuk 
mashlahat al-‘ammah? 
 Di dalam al-Qur’an, terkandung 
berbagai macam pembicaraan dan 
persoalan, salah satunya membicarakan 
tentang perintah dan larangan. 
Persoalannya kemudian adalah adanya 
ta’arudl (pertentangan) antara perintah 
dan larangan tersebut. Pada posisi ini, 
umat Islam dihadapkan pada 
pembicaraan hukum. Dari sinilah 
muncul persilangan pendapat seputar 
nasikh-mansukh. Imam al-Suyuthi dan 
al-Syatibi meyakini bahwa setiap ayat 
al-Qur’an tidak ada kontradiksi, artinya 
ayat yang kelihatan brtentangan pada 
dasarnya tidak bertentangan. Oleh 
karena itu perlu adanya metode 
penafsiran untuk meluruskan ayat-ayat 
yang kelihatan bertentangan tersebut, 
maka lahirlah ilmu nasikh-mansukh. 
 
PENDAHULUAN 

Sebagai wahyu yang datang dari 
Allah kepada Nabi Muhammad melalui 
malaikat Jibril untuk dijadikan pedoman 
hidup bagi makhluk-makhluk-Nya di 



 

 

setiap ruang dan waktu, al-Qur’an 
diturunkan secara berangsur-angsur 
sejalan dengan berbagai kejadian dan 
peristiwa. Turunnya wahyu secara 
berangsur-angsur berkenaan dengan 
adat kebiasaan, perasaan indvidu, dan 
tradisi sosial yang berkembang pada 
suatu masa. 

Meski demikian, tuntutan 
kebutuhan setiap umat terkadang 
berbeda satu sama lain. Sesuatu yang 
cocok untuk satu kaum pada suatu 
masa, belum tentu cocok untuk satu 
kaum pada masa yag lain. Selain itu, 
perjalanan dakwah dari masa 
pertumbuhan dan pembentukan sudah 
pasti berbeda dengan perjalananan 
setelahnya ketika memasuki masa 
perkembangan dan pembangunan. 
Demikian pula dengan hikmah tasyri’ 
yang berbeda pada suatu era dengan era 
lainnya. Sehingga, wajar bila Allah 
menghapuskan suatu tasyri’ dan 
menggantinya dengan tasyri’ lain demi 
kepentingan hamba-Nya berdasarkan 
pengetahuan-Nya yang azali tentang 
yang awal dan yang akhir. Hal inilah 
yang mendasari timbulnya perbedaan 
pemahaman terhadap teks-teks al-
Qur’an yang kemudian melahirkan 
pembahasan tentang nasikh dan 
mansukh.  

Pada dasarnya al-Qur’an 
merupakan firman Allah yang memiliki 
satu kesatuan yang utuh. Tidak ada 
pertentangan antara satu kata dengan 
yang lainnya. Dalam surat an-Nisa’ ayat 
82 disebutkan:  

 ھیف اودجول الله ریغ دنع نم ناك ولو
اریثك افلاتخْا  

 “Seandainya al-Qur’an ini 
datangnya bukan dari Allah, niscaya 
mereka akan menemukan didalamnya 
ikhtilaf (kontradiksi) yang banyak”.  

Masing-masing saling 
menjelaskan, yufassiru ba’duhu ba’dho. 
Akan tetapi, jika kita hadapkan ke 
realitas sejarah, al-Qur’an tidak lepas 
dari kondisi sejarah yang menjadikan 
sebab turunnya sebuah ayat. Artinya, al-
Quran tidak akan turun dalam vacuum 
historis. Hal ini terbukti dengan adanya 

satu disiplin ilmu tafsir yang mencoba 
membahas secara mendalam tentang itu, 
yaitu Ilmu Asbab al-Nuzul. Dalam 
konteks sejarah ini pula, Nasikh-
Mansukh menjadi bagian dari implikasi 
tersebut. 

Pada konteks historisitas, 
manusia dihadapkan pada persoalan 
yang mempertimbangkan maqosid al-
syari’ah (tujuan-tujuan syari’ah), 
diantaranya yaitu kemashlahatan 
(mashlahat al-‘ammah), yang menuntut 
akan terbentuknya hukum baru. Asumsi 
ini penting untuk melihat apakah benar 
al-Quran yang terhimpun sedemikian 
rupa, mempunyai pretensi pertentangan 
antara satu ayat dengan ayat lainnya. 
Atau memang ada beberapa teks yang 
di-naskh dengan sengaja untuk 
mashlahat al-‘ammah? 
 Di dalam al-Qur’an, terkandung 
berbagai macam pembicaraan dan 
persoalan, salah satunya membicarakan 
tentang perintah dan larangan. 
Persoalannya kemudian adalah adanya 
ta’arudl (pertentangan) antara perintah 
dan larangan tersebut. Pada posisi ini, 
umat Islam dihadapkan pada 
pembicaraan hukum. Dari sinilah 
muncul persilangan pendapat seputar 
nasikh-mansukh. Imam al-Suyuthi dan 
al-Syatibi meyakini bahwa setiap ayat 
al-Qur’an tidak ada kontradiksi, artinya 
ayat yang kelihatan brtentangan pada 
dasarnya tidak bertentangan. Oleh 
karena itu perlu adanya metode 
penafsiran untuk meluruskan ayat-ayat 
yang kelihatan bertentangan tersebut, 
maka lahirlah ilmu nasikh-mansukh. 
 
PENGERTIAN NASKH, NASIKH, 
DAN MANSUKH 
Pengertian dari Segi Etimologi 

Di dalam al-Qur’an, kata naskh 
dalam berbagai bentuknya ditemukan 
sebanyak empat kali, yaitu dalam Q.S. 
2:106, 7:154, 22:52, dan 45:29.1 Para 
ulama berselisih pendapat mengenai 

 
1 Quraish Shihab, Membumikan Al-

Qur’an: fungsi dan peran wahyu dalam 
kehidupan masyarakat, cet. ke-19 (Bandung: 
Mizan, 1999), h. 143. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

2 

pengertian naskh, karena kata tersebut 
dari segi etimologi mengandung 
beberapa makna. Kadang-kadang kata 
naskh bermakna penghilangan atau 
peniadaan (izalah), seperti dalam surat 
al-Hajj, 52 : “Allah menghilangkan apa 
yang dimasukkan oleh syaitan itu, dan 
Allah menguatkan ayat-ayat-Nya”. 
Kadang-kadang bermakna pengalihan 
(tahwil) seperti dalam istilah ilmu 
faraidh, tanasukhul mawarits (yakni 
pengalihan bagian harta waris dari A ke 
B).2 Ada kalanya bermakna pemindahan 
(naql) dari satu tempat ke tempat lain, 
misalnya : nasakhtul kitaba, artinya 
saya memindahkan (menyalin) apa yang 
ada dalam buku. Selain itu, kata naskh 
juga dipakai dalam beberapa arti, antara 
lain pembatalan, penghapusan, 
pengubahan, dan sebagainya. Kata 
nasikh merujuk kepada sesuatu yang 
menghilangkan, meniadakan, 
mengalihkan, memindahkan, dan 
sebagainya. Sedangkan sesuatu yang 
dihilangkan, ditiadakan, dialihkan, 
dipindahkan, dan sebagainya dinamai 
mansukh. 

Konsep naskh pada awalnya 
merupakan pembahasan Ushul Fiqh 
sebagai salah satu cara menyelesaian 
beberapa  dalil yang dianggap 
bertentangan  oleh para mujtahid. 
Sesuai dengan teori daf’ al-ta’arrud al-
adillah, apabila ada dua dalil yang 
sederajat bertentangan secara lahir maka 
diupayakan pemaduan atau 
pengintegrasiannya oleh ulama 
mutaqaddimin.3 

 
2 Subhi al-Shalih, Membahas Ilmu-ilmu Al-
Qur’an, terj. Tim Pustaka Firdaus, cet. ke-8 
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001), h. 338. 
3 Ulama Hanafiyyah dan Hanabilah misalnya 
mengemukakan metode penyelesaian antara dua 
dalil yang bertentangan tersebut dengan cara : 1. 
Naskh, yaitu membatalkan hukum yang ada 
didasarkan adanya dalil yang datang kemudian 
yang mengandung hukum yang berbeda dengan 
hukum yang pertama; 2. Tarjih, yaitu 
menguatkan salah satu di antara dua dalil yang 
bertentangan tersebut berdasarkan indikasi yang 
dapat mendukungnya; 3. al-Jam’u wa al-Taufiq, 
yaitu mengumpulkan dalil-dalil yang 
bertentangan itu kemudian 
mengkrompomikannya; dan 4. Tasaqut al-

Pengertian dari Segi Terminologi 
Seperti halnya dari segi 

etimologi, kata naskh dari segi 
terminologi juga tak luput dari 
perbedaan. Para ulama mutaqaddimin 
mendefinisikan kata naskh secara luas 
dan lebih umum dari definisi yang 
diberikan ulama muta’akhirin, sehingga 
mencakup : (a) pembatalan hukum yang 
ditetapkan terdahulu  oleh hukum yang 
ditetapkan kemudian; (b) pengecualian 
hukum yang  bersifat umum oleh 
hukum yang  bersifat  khusus yang 
datang kemudian; (c) penjelasan yang 
datang kemudian terhadap hukum yang 
bersifat samar; (d) penetapan syarat 
terhadap hukum terdahulu yang belum 
bersyarat.4 Atas dasar inilah, mereka 
memperluas dan menggunakan semua 
pengertian naskh, sehingga naskh 
menurut mereka bisa mencakup semua 
bentuk penjelasan, yakni taqyid 
terhadap yang muthlaq, takhshish 
terhadap yang ‘am, dan lain 
sebagainya.5 
 Pengertian yang luas ini 
kemudian dipersempit oleh ulama 
muta’akhirin yang mendefinisikan 
naskh sebagai: ketentuan hukum yang 
datang kemudian guna membatalkan 
atau mencabut atau menyatakan 
berakhirnya masa pemberlakuan hukum 
yang terdahulu, sehingga ketentuan 
hukum yang berlaku adalah yang 
ditetapkan terakhir. Subhi al-Shalih 
berpendapat bahwa definisi 
terminologis yang paling tepat untuk 

 
Dalilain, yaitu mengugurkan kedua dalil yang 
bertentangan. Ulama Syafi’iyyah, Malikiyyah 
dan Dzahiriyyah dalam metode penyelesaian 
ta’arrudh ‘adillah juga menggunakan konsep 
serupa tetapi dengan urutan metode yang 
berbeda, dimulai dari al-jam’u wa al-taufiq,  
tarjih, naskh, dan tasaqut al-dalilain. Lihat 
keterangan lengkap masalah ini misalnya dalam 
Nasrun Haroen, Ushul Fiqh, cet. ke-2 (Jakarta: 
Logos Wacana Imu, 1997), h. 173-180; Amir 
Syarifuddin, Ushul Fiqh I, cet. ke-I (Jakarta: 
Logos Wacana Ilmu, 1997), h. 200-210. 
4 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, h. 
144. 
5 Nor Ichwan, Membahas Bahasa Al-Qur’an, 
cet. ke-1 (Semarang: Pustaka Pelajar, 2002), h. 
280. 



 

 

kata naskh adalah: mencabut hukum 
syar’i dengan dalil syar’i yang datang 
kemudian. Dalil demikian disebut 
dengan nasikh. Sedangkan hukum yang 
pertama disebut sebagai mansukh. 
Sementara itu, penghapusan hukum 
tersebut disebut naskh. Dari sini 
kemudian muncul sebuah pertanyaan: 
adakah ayat yang dibatalkan atau 
dicabut hukumnya?  
 Para ulama mempunyai 
pendirian yang berbeda mengenai hal 
ini. Sumber perbedaan pendirian 
tersebut berasal dari al-Qur’an surat al-
Baqarah, 106 :  

 وأ اهنم يربخ ت/ اهسنن وأ ةيآ نم خسنن ام
ريدق ءيش لك ىلع الله نأ ملعت لمأ اهلثم  

 “Kami tidak me-naskh-kan satu 
ayat atau Kami menjadikan manusia 
lupa kepadanya kecuali Kami 
mendatangkan yang lebih baik darinya 
atau yang sebanding. Apakah kamu 
tidak mengetahui sesungguhnya Allah 
berkuasa atas segala sesuatu.” 
 Ulama yang berpendirian 
adanya naskh dalam al-Qur’an 
menjelaskan bahwa yang dimaksud 
dengan lafadz ‘ayat’ diatas adalah ayat 
al-Qur’an yang mengandung ketentuan-
ketentuan hukum. Penafsiran ini 
bertolak belakang dengan penafsiran 
ulama yang tidak mengakui adanya 
naskh dengan menyatakan bahwa yang 
dimaksud dengan lafadz ‘ayat’ ialah 
mukjizat para nabi. Mereka juga 
mengemukakan ayat 101 surat an-Nahl : 
 “Apabila Kami mengganti satu 
ayat di tempat ayat yang lain dan 
Tuhan mengetahui apa yang 
diturunkannya, maka mereka berkata 
sesungguhnya engkau hanyalah 
pembohong.” 
 Mereka yang menolak adanya 
naskh dalam al-Qur’an menyatakan 
bahwa pembatalan hukum dari Allah 
mengakibatkan satu dari dua 
kemustahilan-Nya, yaitu : (a) 
ketidaktahuan, sehingga Dia perlu  
mengganti  atau  membatalkan  satu 
hukum dengan hukum yang lain; dan 

(b) kesia-siaan dan permainan belaka.6 
Berdasarkan keyakinan bahwa Allah 
Maha Mengetahui dan Maha Bijaksana, 
maka dapat diambil kesimpulan bahwa 
tidak akan ada satu pun kekhilafan atau 
kesalahan dalam al-Qur’an. 
 Dalam hal ini sepertinya 
dibutuhkan usaha rekonsiliasi dari 
kedua kelompok ulama. Misalnya 
dengan meninjau kembali pengertian 
naskh yang dikemukakan oleh ulama 
mutaqaddimin dan ulama muta’akhirin. 
Untuk itu, penafsiran Muhammad 
‘Abduh tentang ayat-ayat al-Qur’an 
dapat kita gunakan sebagai titik tolak 
atau jalan keluar. 
 Muhammad ‘Abduh – walaupun 
tidak mendukung pengertian kata ‘ayat’ 
dalam al-Baqarah, 106 sebagai ‘ayat-
ayat al-Qur’an yang mengandung 
ketentuan-ketentuan hukum’, dengan 
alasan bahwa penutup ayat tersebut 
menyatakan ‘sesungguhnya Allah Maha 
Kuasa atas segala sesuatu’ yang 
menurutnya mengisyaratkan bahwa 
‘ayat’ yang dimaksud adalah mukjizat – 
tetap berpendapat bahwa 
dicantumkannya kata-kata ‘Ilmu 
Tuhan’, ‘diturunkan’, ‘tuduhan 
kebohongan’ dalam surat al-Nahl ayat 
101 sebagai isyarat yang menunjukkan 
bahwa maksud kata ‘ayat’ adalah ayat-
ayat hukum dalam al-Qur’an.7 

 Dengan demikian, terlihat 
bahwa Muhammad ‘Abduh menolak 
adanya naskh dalam arti pembatalan, 
tetapi menyetujui adanya naskh dalam 
arti tabdil (pergantian, pengalihan, 
pemindahan ayat hukum di tempat ayat 
hukum yang lainnya). 
 
SYARAT-SYARAT   DAN RUANG 
LINGKUP NASKH 
 Para ulama yang mengakui 
naskh menyatakan bahwa naskh 
dilakukan apabila : 
1. Terdapat dua ayat hukum yang 

saling bertolak belakang dan tidak 
dapat dikompromikan. 

 
6 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, h. 
146. 
7 Ibid., h. 147. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

4 

2. Harus diketahui secara meyakinkan 
perututan turunnya ayat-ayat 
tersebut, sehingga yang lebih 
dahulu ditetapkan sebagai mansukh, 
dan yang kemudian sebagai 
nasikh.8 

3. Hukum yang mansukh adalah 
hukum syar’i dan berlaku abadi. 

4. Hukum yang mansukh bukan suatu 
hukum yang disepakati oleh akal 
sehat tentang baik dan buruknya. 

5. Ayat yang mansukh hukumnya 
tidak terikat (dibatasi) dengan 
waktu tertentu. Sebab jika tidak 
demikian maka hukum akan 
berakhir dengan berakhirnya waktu 
tersebut. Dan yang demikian tidak 
dinamakan naskh. 

 Makki (w. 437 H.) berkata : ada 
segolongan ulama yang menegaskan 
bahwa ayat yang megisyaratkan waktu 
dan batas tertentu adalah muhkam, tidak 
mansukh, sebab ia dikaitkan dengan 
batas dan waktu, tidak ada naskh di 
dalamnya. Seperti firman Allah dalam 
surat al-Baqarah, 109 : 

هرمO الله تيM تىح اوحفصاو اوفعاف  
“Maka maafkanlah dan 

biarkanlah mereka sampai Allah 
mendatangkan perintah-Nya.” 

Dari sini dapat ditarik 
kesimpulan bahwa naskh hanya terjadi 
pada perintah (amar) dan larangan 
(nahi) an sich, baik itu diungkapan 
dengan tegas dan jelas maupun 
diungkapkan dengan kalimat berita 
(khabar) yang bermakna perintah atau 
larangan. Dengan catatan bahwa hal 
tersebut tidak berhubungan dengan 
persoalan akidah, seperti : Dzat Allah, 
sifat-sifat-Nya, kitab-kitab-Nya, para 
rasul-Nya, dan hari kemudian. Tidak 
pula mengenai khabar sharih (yang 
jelas dan nyata), misalnya : janji Allah 
untuk memasukkan hamba-Nya yang 
beriman dan bertakwa ke surga serta 
janji Allah untuk memasukkan hamba-
Nya yang mati dalam keadan kafir dan 
musyrik ke neraka. 

 
8 Ibid., h. 146. 

 Selain itu naskh juga tidak 
terjadi pada hal-hal yang berkaitan 
dengan etika dan akhlak atau dengan 
pokok-pokok ibadah dan mu’amalah. 
Hal ini karena semua syari’at ilahi tidak 
lepas dari pokok-pokok tersebut. 
Sedang dalam masalah pokok (ushul) 
semua syari’at sama.9 Allah berfirman 
dalam surat al-Syura 13, yang 
terjemahan harfiahnya adalah :  

“Dia telah mensyari’atkan bagi 
kamu tentang agama apa yang telah 
diwasiatkan-Nya kepada Nuh dan apa 
yang telah Kami wahyukan kepadamu 
dan apa yang telah Kami wasiatkan 
kepada Ibrahim, Musa, dan Isa yaitu : 
Tegakkalah agama dan janganlah kamu 
berpecah belah tentangnya.” 
 Sementara itu, Nashruddin 
Baidan dalam bukunya10 memaparkan 
ciri-ciri ayat yang tidak dapat di-naskh-
kan seperti yang dijelaskan oleh ‘Abd 
Wahhab al-Khallaf sebagai berikut:  
1. Ayat-ayat yang berisi hukum-

hukum pokok yang tidak berubah 
oleh perubahan keadaan manusia, 
seperti kewajiban percaya kepada 
Allah. Demikian juga ayat-ayat 
yang menentukan pokok-pokok 
keutamaan, seperti mengormati 
orang tua. Serta ayat-ayat yang 
menunjukkan kepada pokok-pokok 
keburukan, seperti syirik dan 
sebagainya. 

2. Ayat-ayat yang mencakup hukum-
hukum dalam bentuk yang 
diberlakukan selamanya. Misalnya 
tidak diterimanya persaksian 
penuduh zina (kasus li’an) untuk 
selamanya:  ادبأ ةداهش مله لبقت لاو   
(Q.S. al-Nur, 4).  

3. Ayat-ayat yang menunjukkan 
kejadian yang telah terjadi pada 
masa lampau. Misalnya berita 
bangsa Tsamud, ‘Ad. 

 
9 Manna’ Khalil al-Qaththan, Studi Ilmu-Ilmu 
Al-Qur’an, terj. Mudzakir AS., cet. ke-2 
(Jakarta: Pustaka Litera AntarNusa, 1994), h. 
328. 
10 Nashruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu 
Tafsir, cet. ke-2 (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
2011), h. 174-175. 



 

 

 
METODE MENGETAHUI NASKH 
 Pengetahuan tentang naskh 
dalam al-Qur’an merupakan sesuatu 
yang sangat urgen sekali serta memiliki 
fungsi dan manfaat besar bagi kalangan 
ahli ilmu, terutama ahli ushul, fuqaha, 
dan juga mufassir, agar pengetahuan 
tentang hukum tidak menjadi kacau dan 
kabur. Memandang pentingnya 
pengetahuan tentang naskh dalam al-
Qur’an, banyak kita jumpai karya tulis 
mengenai masalah ini, baik ditulis oleh 
sarjana klasik maupun sarjana 
kontemporer. 
 Disisi lain, dalam beberapa 
literatur yang membahas mengenai 
konsep naskh ditemukan sejumlah 
riwayat yang memperoleh pengetahuan 
tentang ayat-ayat yang naskh dan yang 
mansukh dalam al-Qur’an. Dalam 
sebuah riwayat disebutkan bahwa Ali 
pada suatu hari bertanya kepada seorang 
hakim (qadhi): “Apakah kamu 
mengetahui ayat yang nasikh dan 
mansukh?” Hakim itu menjawab: 
“Tidak”. Lalu Ali berkata kepadanya: 
“Celakalah kamu dan mencelakakan 
orng lain”. 

Pertanyaan Ali di atas paling 
tidak menegaskan akan urgensi ilmu 
Nasikh-Mansukh sebagai bagian dari 
‘ulum al-Qur’an. Sehubungan dengan 
urgensi dari ilmu ini, pendapat 
Jalaluddin as-Suyuthi dalam al-Itqan 
menegaskan: “Para ulama mengatakan 
bahwa seseorang tidak boleh 
menafsirkan kitab Allah kecuali terlebih 
dahulu mengetahui ayat-ayat yang 
terdapat dalam al-Qur’an, yang me-
naskh-kan dan di-naskh-kan”. 
 Berdasarkan pentingnya 
pengetahuan mengenai masalah ini, 
Manna’ al-Qaththan11 telah menetapkan 
tiga metode untuk mengetahui ayat 
mana yang disebut sebagai nasikh dan 
ayat mana yang disebut sebagai 
mansukh. Ketiga metode tersebut 
adalah: 

 
11 Ibid., h. 330. 

1. Keterangan yang jelas (al-naql al-
sharih) dari Nabi saw atau sahabat. 
Seperti hadis: 

 هاور( .اهورزف لاأ .روبقلا ةرز̂ نع مكتيY تنك
)مكالحا  

“Aku dulu melarang kamu 
berziarah kubur, maka sekarang 
berziarahlah.” (HR. Hakim). 
Juga seperti perkataan Anas 
mengenai kisah orang yang 
dibunuh di dekat sumur 
ma’unah, berkenaan dengan 
mereka turunlah ayat al-Qur’an 
yang pernah dibaca sampai 
akhirnya ia dihapus. 

2. Kesepakatan (ijma’) umat bahwa 
ayat ini nasikh dan ayat yang itu 
mansukh. 

3. Mengetahui mana ayat-ayat yang 
turun terlebih dahulu dan mana ayat-
ayat yang turun kemudian dalam 
perspektif sejarah. 

 Beliau juga menjelaskan bahwa 
naskh tidak dapat ditetapkan 
berdasarkan ijtihad, pendapat para 
mufassir, ataupun berdasarkan dali-dalil 
yang secara lahir nampak kontradiktif, 
atau terlambatnya keislaman salah 
seorang dari dua perawi.  
 
POLA-POLA NASKH DALAM AL-
QUR’AN 
 Al-Qur’an yang sekarang berada 
di tangan kita sebenarnya telah 
mencakup keseluruhan wahyu Tuhan 
yang diterima Nabi Muhammad saw. 
Namun dalam beberapa riwayat masih 
ditemukan adanya dugaan sejumlah ayat 
yang tidak terekam secara tertulis dalam 
mushaf Utsmani.  
 Secara garis besar, terdapat tiga 
kategori utama dalam pembahasan pola-
pola nasikh dan mansukh ini: 
1. Wahyu yang terhapus, baik hukum 

maupun teks atau bacaannya (naskh 
al-hukm wa al-tilawah jami’an). 

Pola pertama ini dalam beberapa 
riwayat diakui eksistensinya 
sebagai bagian dari al-Qur’an pada 
masa tertentu. Contoh yang sering 
disebut diantaranya adalah riwayat 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

6 

yang datang dari ‘Aisyah tentang 
terjadinya muhrim karena sepuluh 
kali susunan, kemudian di-naskh 
dengan lima kali susunan. Dari 
‘Aisyah, ia berkata: 

 تاعضر رشع نآرقلا نم لزنأ اميف ناك
 سمبخ نخسن ثم نمريح تامولعم
 هيلع الله ىلص الله لوسر فيوتف تامولعم
  نآرقلا نم أرقي اميف نهو ملسو

“Diantara yang diturunkan 
kepada beliau adalah sepuluh 
susunan yang diketahui (ma’lum) 
itu menyebabkan muhrim, 
kemudian (ketentuan ini di-naskh 
oleh lima susunan yang diketahui 
(ma’lum). Maka ketika Rasulullah 
saw wafat, lima susunan ini (hukum 
yang terakhir) tetap dibaca sebagai 
bagian dari teks al-Qur’an.” 

Hadis di atas shahih meskipun 
berstatus mauquf, yakni 
disandarkan kepada ‘Aisyah. Akan 
tetapi hadis tersebut dihukumi 
marfu’, yaitu setingkat dengan 
hadis yang datang dari Nabi saw. 

Perkataan Aisyah “lima susunan 
ini tetap dibaca sebagai bagian 
dari teks al-Qur’an“, dapat 
dipahami bahwa tilawahnya masih 
tetap, padahal tidak demikian, 
sebab teks tersebut tidak terdapat di 
dalam mushaf resmi Utsmani. Yang 
jelas, teks tersebut juga telah di-
naskh. Hal ini baru diketahui 
masyarakat setelah meninggalnya 
Rasulullah saw, sementara sebagian 
mereka masih membacanya.12 

Akan tetapi yang menjadi 
persoalan dengan riwayat tersebut 
adalah bahwa di dalam al-Qur’an 
tidak ada teks khusus mengenai 
ketentuan frekuensi susunan yang 
menyebabkan timbulnya hubungan 
mahram. Jika memang ada naskh 
dalam hukum ini maka tentunya hal 
tersebut naskh dalam Sunnah bukan 
dalam al-Qur’an. Pendapat ini 

 
12 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Quran, h. 
294. 

dikuatkan oleh Makki ketika 
mengatakan: “Di dalam contoh ini 
ada mansukh yang tidak ada 
teksnya dan ada juga nasikh yang 
tidak ada teksnya. Saya tidak 
mengetahui contoh yang sama 
dengan ini (tidak ada 
bandingannya).”13 

Dalam laporan lain disebutkan 
bahwa: 

Abu Waqid al-Laithii berkata, 
"Ketika Nabi s.a.w. menerima 
wahyu, kita akan mendatanginya 
dan dia akan mengajarkan kepada 
kita apa yang diwahyukan. Pada 
suatu hari (saya mendatanginya) 
dan dia berkata : “Sesungguhnya 
Allah berkata, Kami menurunkan 
kekayaan untuk memelihara doa 
dan bersedekah, dan sekiranya 
keturunan Adam mendapati sebuah 
lembah, maka dia akan 
meninggalkannya untuk mencari 
satu lagi seperti itu, dan jika dia 
memperoleh yang satu lagi seperti 
itu, dia akan mencari untuk yang 
ketiga, dan tidak ada yang akan 
memuaskan perut keturunan Adam 
kecuali debu, tetapi Allah lembut 
hati kepada sesiapa yang lembut 
hati”.14 

Laporan ini juga pernah 
disampaikan pertama kali oleh 
Ubay ibn Ka’ab yang menyatakan 
bahwa ayat ini merupakan bagian 
dari teks al-Qur’an.15 Kemudian 
Abu Musa menyampaikan melalui 
Shahih Muslim:16 

“Kami pada ketika pernah 
mengucapkan satu surah yang 

 
13 Nasr Hamid Abu Zaid, Tekstualitas Al-
Quran: Kritik terhadap Ulumul Quran, terj. 
Khoiron Nahdliyyin, cet. ke-4 (Yogyakarta: 
LkiS Pelangi Aksara, 2005), h. 156. 
14 Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itqan fi Ulum al-
Quran (Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), I: 21-22. 
15 Dalam mushaf Ubay, ayat ini disisipkan di 
antara ayat 24 dan 25 dari surat Yunus. 
16 Hadits ini diriwayatkan dari Suwaid Ibn 
Sa’id, dari ‘Ali Ibn Mushir, dari Daud, dari Abi 
Harb Ibn Abi Aswad. Lihat Abu al-Husain al-
Muslim, Shahih Muslim  (Beirut: Dar al-
Ma’rifat, 1995), VII: 141. 



 

 

menyerupai dalam panjang dan 
tegas seperti (surah) Bara'at. 
Meskipun saya lupa, tetapi saya 
ingat bagian ini : "jika ada dua 
buah lembah penuh dengan 
kekayaan, untuk keturunan 
Adam, dia akan inginkan sebuah 
lembah ketiga, dan tiada apa 
yang akan memenuhi perut 
keturunan Adam kecuali debu” 
Dalam riwayat Bukhari dan Ibn 

Zaubair, ayat di atas hanya disebut 
sebagai hadis Nabi, bukan wahyu 
al-Qur’an.17 Imam Muslim juga 
meriwayatkan dalam shahihnya: 

“Bahwa Abu Musa pernah 
menghabarkan kepada mereka 
biasa membaca suatu surat yang 
panjangnya meyerupai 
musabbihat,18 tetapi yang bisa 
diingatnya adalah ayat  “Hai 
orang-orang yang beriman, 
mengapa kalian katakan apa 
yang tidak kalian lakukan? 
Maka dituliskan sebuah 
kesaksian dileher-lehermu dan 
kalian akan ditanya tentangnya 
dihari berbangkit”.19 
Laporan-laporan ini semakin 

mempertegas bahwa ada ayat-ayat 
yang di-naskh, untuk tidak 
dikatakan teks yang di-hilang-kan. 
Akan tetapi jenis naskh seperti ini 
sangat sulit diterima, baik secara 
‘aqli maupun naqli. Kalaulah kita 
mau menerima naskh jenis ini, 
maka kita akan berhadapan dengan 
dua persoalan utama: pertama, 
bagaimana dengan pernyataan al-
Qur’an bahwa “sesungguhnya telah 
Kami turunkan al-Qur’an dan 

 
17 Menurut Imam Bukhari hadis tersebut 
diucapkan oleh Nabi di atas mimbar, dan bukan 
bagian dari al-Qur’an. Lihat dalam Muhammad 
ibn Ismail al-Bukhari, Shahih Bukhari (Beirut: 
Dar al-Kitab al-‘Alamah, 1992), III, khususnya 
pada bab ma yuttaqa min  fitnah al-mal. Dalam 
Kitab al-Riqaq. 
18 Yaitu surat-surat yang didahuli dengan 
perkataan sabbaha. Diantaranya adalah surat al-
Hadid, surat al-Hashr, surat al-Jumu’ah, dan 
surat al-Taghabun.  
19 Imam Muslim, Shahih Muslim, VII: 141. 

sesungguhnya Kami niscaya akan 
memeliharanya”?20 kedua, berita 
mengenai riwayat-riwayat di atas 
adalah berdasarkan riwayat yang 
masih kondusif untuk kemungkinan 
adanya kritik sanad dan matan. 
Dan ketiga, jika diasumsikan 
bahwa tilawah dan hukumnya 
sudah mansukh, maka kita pada 
dasarnya tidak memiliki 
kepentingan praktis untuk 
mengamalkanya. 

2. Wahyu yang terhapus teksnya 
tetapi hukumnya masih berlaku 
(naskh al-tilawah duna al-
hukm). 
Contoh yang sering muncul 
adalah ayat rajam yang 
mengungkapkan bentuk 
hukuman rajam bagi orang yang 
berzina. Ayat yang disebut 
adalah sebagai berikut: 

 نم لااكن ةتبلا اهموجمراف اينز اذإ ةخيشلاو خيشلا
ميكح ميلع اللهو الله  

“Apabila seorang laki-laki 
dewasa dan seorang perempuan 
dewasa berzina, maka rajamlah 
keduanya, itulah kepastian 
hukum dari Tuhan, dan Tuhan 
Maha Kuasa lagi Maha 
Bijaksana.” 
Sebagian riwayat yang ada 
mengungkapkan ayat ini 
termasuk kategori bagian dari al-
Qur’an yang di-naskh. Semula 
posisi ayat ini berada pada surat 
al-Ahzab: 33, tetapi riwayat ini 
ditolak, karena perbedaan rima. 
Menurut riwayat Bukhari, ayat 
ini pada mulanya berada pada 
surat al-Nur: 24. Akan tetapi, 
meskipun rima dan fokus 
pembicaraannya sama, yaitu 
dengan rima im dan tentang 
zina, tetapi dalam surat al-Nur: 
24 ini terdapat batasan yang 
jelas mengenai hukuman 
perbuatan zina tersebut dengan 

 
20 Lihat Q.S. al-Hijr: 9 dan Q.S. al-Isra’: 105. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

8 

cambukan. Sementara ayat 
diatas dengan rajam. 
Pola naskh seperti ini tidak 
memberikan keringanan, justru 
menjadikan hukum-hukum 
syar’i berubah menjadi misteri-
misteri yang hanya dapat 
diketahui oleh orang-orang 
tertentu. Khususnya apabila 
hukum-hukum tersebut 
berkaitan dengan hubungan 
alamiah antara sesama manusia 
dalam masyarakat. 
Sementara itu beberapa ulama 
berpendapat bahwa hikmah 
dibalik naskh dengan pola 
seperti ini adalah untuk 
dijadikan sarana menilai sejauh 
mana ketaatan umat Islam di 
dalam menyerahkan dirinya 
menjalankan perintah secara 
dzanny tanpa menunggu perintah 
yang diturunkan secara pasti. 
Sehingga dengan sesuatu yang 
sangat mudah itu mereka dengan 
segera menjalankannya 
sebagaimana Ibrahim yang 
dengan segera menyembelih 
putranya karena mimpi, padahal 
mimpi merupakan sarana 
pewahyuan yang sangat 
rendah.21  

3. Wahyu yang terhapus 
hukumnya, sementara teks atau 
bacaannya tetap (naskh al-hukm 
duna al-tilawah). 
Pola ini adalah satu-satunya pola 
yang masuk dalam pengertian 
naskh dan pola yang lain 
sebenarnya bukan. Secara 
kuantitas, jumlah ayat yang di-
naskh untuk pola ini telah 
mencapai suatu proposi yang 
mengerikan dan sangat dramatis 
dalam sejarah pemikiran Islam. 
Hal ini lebih disebabkan karena 
pencampuradukkan makna 
antara konsep naskh dan konsep-
konsep lainnya yang hampir 
mempunyai kesamaan fungsi, 

 
21 Ibid., h. 161. 

seperti takhshish terhadap yang 
‘am, taqyid terhadap yang 
muthlaq, dan yang sejenisnya.22 

Contoh naskh dengan pola ini 
seperti firman Allah: 

 اجاوزأ نورذيو مكنم نوفوتي نيذلاو
 يرغ لولحا لىإ اعاتم مهجاوزلأ ةيصو
 مكيلع حانج لاف نجرخ نإف جارخإ
 اللهو فورعم نم نهسفنأ فى نلعف اميف
)240 :ةرقبلا( ميكح زيزع  

“Dan orang-orang yang akan 
meninggal dunia diantara kamu 
dan meninggalkan istri, 
hendaklah berwasiat untuk istri-
istrinya, (yaitu) diberi nafkah 
hingga setahun lamanya dan 
tidak disuruh pindah (dari 
rumahnya). Akan tetapi jika 
mereka pindah (sendiri), maka 
tidak ada dosa bagimu (wali 
atau waris dari yang meninggal) 
membiarkan mereka berbuat 
yang ma’ruf terhadap diri 
mereka. Dan Allah Maha 
Perkasa lagi Bijaksana.” (Q.S. 
al-Baqarah: 240) 
Apabila seorang wanita ditinggal 
mati oleh suaminya, maka ia 
wajib menanti sampai habis 
masa ‘iddah satu tahun penuh 
dan nafkahnya diambilkan dari 
harta suaminya dan ia tidak 
mendapatkan warisan. 
Kemudian Allah me-naskh 
dengan firman-Nya: 

 نصبتري اجاوزأ نورذيو مكنم نوفوتي نيذلاو
O234 :ةرقبلا( ارشعو رهشأ ةعبرأ نهسفن(  

“Dan orang-orang yang akan 
meninggal dunia diantara kamu 
dan meninggalkan istri-istri 
(hendaklah para istri itu) 
menangguhkan dirinya 
(ber’iddah) empat bulan sepuluh 
hari.” (Q.S. al-Baqarah: 234) 

 
22 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Quran, h. 
299. 



 

 

Meskipun ayat yang me-naskh 
dari segi bacaan mendahului 
ayat yang di-naskh, namun yang 
dijadikan unsur pertimbangan 
adalah kronologi turunnya bukan 
urutan pembacaannya. Disini 
naskh bukan berarti melepaskan 
dan menghapuskan teks dari 
bacaan. 
Adapun hikmah dari 
penghapusan hukum dan 
penetapan bacaan adalah: (a) al-
Qur’an disamping dibaca untuk 
diketahui dan diamalkan 
hukumnya, ia juga dibaca karena 
ia adalah kalamullah yang 
membacanya mendapat pahala, 
maka ditetapkanlah tilawah 
karena hikmah ini; dan (b) pada 
umumnya naskh itu untuk 
meringankan, maka 
ditetapkanlah tilawah untuk 
mengingatkan nikmat 
dihapuskannya kesulitan 
(masyaqqah).23 
 

 
 
TEKS YANG BERWENANG 
MELAKUKAN NASKH 
 Beberapa kategori naskh yang 
biasa terjadi dalam sistem hukum Islam 
dapat dibedakan ke dalam empat 
bagian, diantaranya: (a) naskh al-Quran 
dengan al-Qur’an; (b) naskh al-Qur’an 
dengan Sunnah; (c) naskh Sunnah 
dengan al-Qur’an; dan (d) naskh 
Sunnah dengan Sunnah. 
 Kategori pertama telah 
disepakati kebolehannya. Hal ini 
didasarkan pada surat al-Baqarah ayat 
106 – seperti yang telah penulis 
sebutkan di atas – yang menunjukkan 
makna bahwa yang sebanding dengan 
al-Qur’an hanyalah al-Qur’an. 

Contoh lain juga bisa kita lihat 
dalam masalah penetapan hukum 
khamr. Pada mulanya al-Qur’an hanya 
menyampaikan tentang sisi positif dan 
negatif dari khamr dalam surat al-

 
23 Manna’ Khalil al-Qaththan, Studi Ilmu-ilmu 
Al-Qur’an, h. 337. 

Baqarah ayat 219. Kemudian, al-Qur’an 
meminta kaum muslimin untuk tidak 
mabuk ketika shalat dalam surat al-Nisa 
ayat 43. Dan terakhir, al-Qur’an 
menegaskan kepada kaum muslimin 
untuk tidak menggunakan atau 
meminum khamr dalam surat al-Maidah 
ayat 90-91. 
 Untuk kategori kedua, para 
ulama berselisih pendapat tentang 
kebolehan teks Sunnah me-naskh teks 
al-Qur’an. Menurut Nor Ichwan24 
kontradiksi semacam ini muncul lebih 
disebabkan karena tidak adanya 
pembedaan antara teks-teks keagamaan 
(al-nushush al-diniyah), dan juga tidak 
dipahaminya batas-batas yang 
memisahkan antara teks-teks tersebut. 
 Al-Suyuthi mengemukakan 
perbedaan ini dengan mengatakan 
bahwa Imam Syafi’i, Ahmad (dalam 
satu riwayat yang dinisbahkan 
kepadanya), dan Ahl Al-Dzahir 
menolak dapatnya Sunnah me-naskh al-
Qur’an. Untuk menguatkan 
argumentasinya, Imam Syafi’i 
mengemukakan beberapa dalil dari teks 
al-Qur’an, salah satunya surat Yunus 
ayat 15: 
 “Dan apabila dibacakan kepada 
mereka ayat-ayat Kami yang nyata, 
orang-orang yang tidak mengharapkan 
pertemuan dengan Kami berkata: 
“Datangkanlah al-Qur’an yang lain 
dari ini atau gantilah dia”. Katakanlah: 
“Tidaklah patut bagiku menggantinya 
dari pihak diriku sendiri. Aku tidak 
mengikut kecuali apa yang diwahyukan 
kepadaku. Sesungguhnya aku takut jika 
mendurhakai Tuhanku kepada siksa 
hari yang besar (kiamat).” 
 Menurut Imam Syafi’i bahwa 
ayat ini sebagai pemberitahuan bahwa 
Dia mewajibkan kepada Nabi untuk 
mengikuti semua yang diwahyukan 
kepadanya, dan sebagai larangan untuk 
mengubah (menggantinya) dari pihak 
dirinya sendiri. Bahwa ayat yang 
berbunyi “Tidaklah patut bagiku 
menggantinya dari pihak diriku sendiri” 

 
24 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an, 
h. 299-300. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

10 

sebagai bukti bahwa al-Qur’an tidak 
bisa di-naskh dengan al-Qur’an.25  
 Sebaliknya Imam Malik, para 
pengikut madzhab Abu Hanifah, dan 
mayoritas para teolog baik dari 
kalangan As’ariyah maupun Mu’tazilah 
memandang bahwa tidak ada halangan 
logis bagi kemungkinan adanya naskh 
tersebut. Menurut mereka, Sunnah pada 
hakikatnya adalah wahyu Tuhan 
sebagaimana al-Qur’an. Hanya saja 
mereka kemudian berbeda pendapat 
tentang ada tidaknya Sunnah Nabi yang 
me-naskh al-Qur’an.26 

 Nor Ichwan membagi para 
ulama dari berbagai golongan yang 
berselisih pendapat mengenai hal ini ke 
dalam tiga kelompok27:  

1. Kelompok pertama, yaitu dari 
kalangan Mu’tazilah 
menyatakan bahwa Sunnah yang 
me-naskh al-Qur’an harus 
bersifat mutawatir (diyakini 
kebenaran nisbahnya kepada 
Nabi saw.). Penetapan syarat ini 
lebih disebabkan karena ke-
mutawatir-an teks-teks al-
Qur’an. Sehingga teks yang 
mutawatir harus di-naskh 
dengan teks yang mutawatir 
pula. Sebab adalah sangat riskan 
untuk membatalkan sesuatu 
yang pasti berdasarkan hal yang 
belum pasti. Namun, karena 
jarang ditemukannya Sunnah 
yang mutawatir mengenai 
masalah hukum, maka naskh 
jenis ini tidak banyak terjadi 
dalam al-Qur’an. Ibnu Dzufr (w. 
578 H.) dalam kitabnya yang 
berjudul Yanbu’ dengan tegas 
menolak penggunaan hadis-
hadis ahad untuk me-naskh 
ayat-ayat al-Qur’an.28 Ia berkata: 
“Hadis yang diriwayatkan oleh 

 
25 Ibid., h. 303. 
26 Quraish  Shihab, Membumikan Al-Qur’an, h. 
148. 
27 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an, 
h. 301-302. 
28 Manna’ Khalil al-Qaththan, Membahas Ilmu-
ilmu Al-Qur’an, h. 346. 

satu orng tidak menentukan 
soal-soal al-Qur’an”. 

2. Kelompok kedua, dari golongan 
Hanafiyah dan ulama-ulama 
yang sepaham dengannya telah 
memperluas jangkauan naskh. 
Mereka tidak mensyaratkan sifat 
mutawatir bagi Sunnah yang 
me-naskh al-Qur’an. Menurut 
mereka, hadis yang masyhur 
yang dapat menimbulkan arti 
yakin, bisa me-naskh sebagian 
teks-teks al-Qur’an. Dengan 
demikian, mereka menggunakan 
kata naskh untuk semua dalil 
yang datang kemudian, yang 
berlainan dan mengubah hukum 
yang pertama. 

3. Kelompok ketiga, golongan Ibn 
Hazm yang sepaham dengan 
ulama salaf, berpandangan 
bahwa Sunnah dapat me-naskh 
al-Qur’an sekalipun hanya hadis 
ahad (tidak mutawatir). 

 Kategori ketiga adalah naskh 
Sunnah dengan al-Qur’an. Jenis yang 
ketiga ini juga tak luput dari perbedaan 
pendapat. Ulama yang membolehkan 
naskh Sunnah dengan al-Qur’an 
mengungkapkan bahwa hal semacam 
ini tidaklah mustahil karena al-Qur’an 
dan Sunnah adalah sama-sama wahyu 
Ilahi. Sedangkan ulama yang menolak 
adanya naskh Sunnah dengan al-Qur’an 
berargumen dengan Firman Allah 
dalam surat al-Nahl ayat 44: 
 “Dan Kami turunkan kepadamu 
al-Qur’an, agar kamu menerangkan 
kepada umat manusia apa yang telah 
diturunkan kepada mereka dan supaya 
mereka memikirkan.” 
 Ayat ini menjelaskan bahwa 
Sunnah tidak lain hanyalah berfungsi 
sebagai penjelasan (bayan) al-Qur’an. 
Sebab jika Sunnah di-naskh dengan al-
Qur’an, maka hilanglah fungsi 
bayannya.29 Imam Syafi’i menyatakan 
bahwa apa saja yang ditetapkan Sunnah 
sudah tentu didukung oleh al-Qur’an, 
dan apa saja yang ditetapkan oleh al-

 
29 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an, 
h. 305. 



 

 

Qur’an tentu didukung pula oleh 
Sunnah. Hal ini karena antara al-Qur’an 
dan Sunnah harus senantiasa sejalan dan 
tidak bertentangan. 
 Adapun contoh naskh sunnah 
dengan al-Qur’an adalah ketika tradisi 
Nabi yang masih berkiblat ke Bait al-
Maqdis, dan enam bulan kemudian 
setelah hijrah ke Madinah turunlah 
ketetapan dari al-Qur’an untuk berkiblat 
ke Masjidil Haram dalam surat al-
Baqarah ayat 144. Juga kebiasaan Nabi 
yang telah menetapkan bulan al-Syura 
sebagai bulan wajib puasa, lalu di 
kounter oleh al-Qur’an dengan turunnya 
sebuah ayat dalam surat al-Baqarah ayat 
185: “maka barang siapa yang melihat 
bulan ramadhan, hendaknya 
berpuasalah ia”. Akan tetapi, model ini 
pun ditolak oleh Imam Syafi’i dengan 
argumen yang telah dikemukakan di 
atas.30 

 Kategori yang terakhir adalah 
naskh Sunnah dengan Sunnah. Dalam 
kategori ini dapat dibagi menjadi empat 
macam: (a) naskh Sunnah mutawatir 
dengan mutawatir; (b) naksh Sunnah 
ahad dengan ahad; (c) naskh Sunnah 
ahad dengan mutawatir; dan (d) naskh 
Sunnah mutawatir dengan ahad. Tiga 
jenis yang disebut pertama 
diperbolehkan, baik menurut akal atau 
syar’i. Sedangkan untuk jenis keempat 
para ulama sepakat bahwa jenis ini 
diperbolehkan menurut akal dan masih 
diperdebatkan menurut syar’i. 
 Mereka berargumen bahwa 
hadis mutawatir bersifat qath’i al-
tsubut, sedangakan khabar ahad bersifat 
dzanny al-tsubut. Yang qath’i tidak 
dapat dihapus dengan yang dzanny, 
sebab hadis mutawatir mempunyai 
kedudukan yang lebih kuat 
dibandingkan dengan hadis ahad. Oleh 
karenanya, yang kuat tidak dapat 
dihapuskan oleh yang lemah 
kedudukannya.31 

 

 
30 Jaluddin al-Suyuthi, al-Itqan fi Ulum al-
Qur’an, I: 21-22. 
31 Nor Ichwan, Memahami Bahasa Al-Qur’an, 
h. 305. 

KONTRADIKSI SEPUTAR 
NASIKH-MANSUKH 
 Persoalan nasikh-mansukh 
dalam al-Qur’an bermula dari 
pemahaman ayat 82 dari surat al-Nisa. 
Ayat ini mengatakan bahwa ayat-ayat 
al-Qur’an tidak mempunyai perbedaan-
perbedaan yang signifikan antara satu 
ayat dengan yang lainnya. Sementara 
dalam ayat lain tepatnya ayat 106 dari 
surat al-Baqarah disebutkan bahwa: 
“Kami tidak me-naskh-kan satu ayat 
atau Kami menjadikan manusia lupa 
kepadanya kecuali Kami mendatangkan 
yang lebih baik darinya atau yang 
sebanding. Apakah kamu tidak 
mengetahui sesungguhnya Allah 
berkuasa atas segala sesuatu”. Dari 
sinilah kemudian muncul keragaman 
pandangan mengenai teori nasikh-
mansukh. 
 
Nasikh-Mansukh dalam Perspektif 
Pendukungnya. 

Ulama yang mempelopori 
konsep nasikh-mansukh dalam al-
Qur’an adalah Imam al-Syafi’i, al-
Nahhas, al-Suyuthi dan al-Syaukani.32 
Persoalan naskh bagi kelompok 
pendukungnya merupakan salah satu 
cara menyelesaian beberapa dalil yang 
dianggap bertentangan secara zhahir, 
maka diupayakan pengkompromian 
kedua dalil tersebut. Apabila tidak bisa 
dikompromikan maka salah satunya di-
naskh (dibatalkan). 

Mengenai adanya naskh dalam 
syari’at Islam telah menimbulkan 
pertanyaan. Mengapa terjadi naskh 
dalam syari’at Islam? Menjawab 
pertanyaan ini para ulama pendukung 
teori naskh mengemukakan argumentasi 
dan sejumlah alasan, baik yang 
didasarkan argumentasi rasional 
maupun yang bersandar pada nash. 

Argumentasi rasional sebagai 
berikut: Pertama, bahwa naskh tidak 
merupakan hal yang terlarang menurut 
akal pikiran dan setiap yang tidak 

 
32 Ahmad Izzan, Ulumul Quran: Telaah 
Tekstualitas dan Kontekstualitas al-Quran 
(Bandung: Tafakur, 2009), h. 187. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

12 

terlarang berarti boleh. Kedua, 
seandainya naskh tidak dibolehkan akal, 
maka syari’at tidak akan 
memerintahkan sesuatu kepada hamba-
Nya dengan perintah sementara dan 
melarangnya dengan larangan 
sementara. Ketiga, seandainya naskh itu 
tidak boleh menurut akal dan terjadi 
menurut sam’iyyat, maka tidak akan 
ditetapkan risalah Muhammad sebab 
syari’at yang terdahulu dengan 
sendirinya akan kekal. Padahal risalah 
Muhammad merupakan risalah 
pengganti dan penyempurna. Oleh 
karena itu naskh boleh dan dapat terjadi. 
Keempat, bahwa terdapat dalil yang 
menunjukkan  naskh terjadi menurut 
nash.33 

Dasar terjadinya naskh menurut 
nash dapat dicontohkan sebagai berikut: 
Pertama, sumber dalam Taurat 
menjelaskan bahwa setelah Nabi Nuh 
turun dari kapalnya, Allah 
memerintahkan bahwa semua binatang 
melata dan tumbuh-tumbuhan boleh 
dimakan, tetapi kemudian diketahui 
syari’at Nabi Nuh mengharamkan 
sebagian binatang melata. Kedua, Allah 
menyuruh Adam menikahkan anak 
perempuannya dengan anak laki-
lakinya, juga diperbolehkannya 
menikahi saudara satu ibu beda ayah. 
Akan tetapi sekarang orang Islam, 
Yahudi dan Nasrani menolak kebiasaan 
ini. Kasus di atas merupakan contoh 
terjadinya naskh dalam syari’at-syari’at 
terdahulu. Sedangkan naskh dalam 
syari’ah Islam antara lain dapat 
dipahami dari beberapa ayat dalam al-
Quran, seperti Q.S. al-Baqarah 106; 
Q.S. al-Ra’ad: 39, al-Nahl: 101; al-Nisa 
:160. Dalam al-Qur’an sendiri menurut 
penganut teori naskh terdapat cukup 
banyak ayat yang di-naskh hukumnya.34 

Ibn Katsir menegaskan bahwa 
tidak ada alasan bagi kita untuk 
menafikan nasikh-mansukh, karena ia 
menetapkan hukum sesuai kehendak-

 
33 Muhammad Abd al-Azhim al-Zarqany, 
Manahil al-'Irfan fi 'Ulum al-Quran (Kairo: Isa 
al-Bab al-Halabi wa Syurakauh, t.th.), h. 83-86. 
34 Ibid., h. 88-89. 

Nya dan melakukan apa saja sesuai 
dengan keinginan-Nya.35 Hal ini pula 
ditegaskan oleh Quraish Shihab, bahwa 
Allah tidak me-nasakh dalam arti 
membatalkan suatu hukum yang 
dikandung oleh satu ayat, kecuali Allah 
akan mendatangkan ayat lain yang 
mengandung hukum lain yang lebih 
baik atau serupa.36 

Thabathaba’i mengatakan bahwa 
pertentangan antara dua nash dalam 
naskh pada dasarnya merupakan 
pertentangan lahiriah, bukan 
pertentangan hakikiyyah (esensi). 
Alasan Thabathaba’i ini didasarkan 
pada al-Qur’an surat al-Nisa ayat 82.37 
Ia menegaskan naskh pada dasarnya 
bukan termasuk (yang terjadi karena) 
pertentangan dalam perkataan (qaul), 
dan ia juga tidak (terjadi karena) 
pertentangan (ikhtilaf) dalam pandangan 
hukum, melainkan terjadi karena 
pertentangan dalam mushdaq (kriteria) 
dari segi dapat diterapkannya hukum 
pada suatu hari, karena adanya 
mahslahat didalamnya. Dan dari segi 
tidak dapat diterapkannya pada suatu 
hari yang lain karena bergantinya 
kemashlahatan dari kemashlahatan yang 
lain yang mewajibkan hukum yang lain 
pula.38 Oleh karena itu, Thabathaba’i 
beranggapan bahwa naskh pada 
dasarnya tidak hanya khusus terdapat 
pada hukum-hukum syari’at, melainkan 
juga dapat terjadi terhadap takwiniyyah 
(persoalan-persoalan kosmo). 

Dalam Kitab Tafsirnya,  Al-
Maraghi menjelaskan hikmah adanya 
naskh dengan menyatakan bahwa: 
“hukum-hukum tidak ditetapkan kecuali 
untuk kemaslahatan manusia dan hal 

 
35 Ismail ibn Katsir, Tafsri al-Quran al-Azhim 
(Beirut: Maktabah al-Nur al-'Ilmiyyah, 1992), I: 
h. 151. 
36 Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan 
Kesan dan Keserasian al-Quran (Jakarta: 
Lentera Hati, 2000), h. 276 – 277. 
37 Muhammad Husain Thabathaba’i,  al-Mizan 
fi Tafsir al-Quran (Beirut: Mu'assasah al-A’lam 
li al-Mathbu’ah, 1991), I: 252 – 253. 
38 Ibid., lihat pula bukunya yang berjudul 
Mengungkap Rahasia al-Quran (Bandung : 
Mizan, 1993), h. 60 – 62. 



 

 

ini berubah atau berbeda akibat 
perbedaan waktu dan tempat, sehingga 
apabila ada satu hukum yang 
ditetapkan pada suatu waktu karena 
adanya kebutuhan yang mendesak 
(ketika itu) kemudian kebutuhan orang 
tersebut berakhir, maka merupakan 
suatu tindakan bijaksana apabila ia di-
naskh (dibatalkan) dan diganti dengan 
hukum yang sesuai dengan waktu, 
sehingga dengan demikian ia menjadi 
lebih  baik dari hukum semula atau 
sama dari segi manfaatnya untuk 
hamba Allah”.39 

Tampaknya para ulama 
penganut teori naskh mengakui proses 
penahapan pengiriman Ilahi dengan 
penyesuaian terhadap realitas yang 
berkembang.  Bahwa Nabi Muhammad 
diutus di tengah masyarakat jahiliyyah 
yang tidak mengenal agama, maka jika 
sekiranya  hukum diberikan  sekaligus 
akan berat untuk diterima oleh 
masyarakatnya, maka diturunkanlah 
hukum itu secara tahap demi tahap, 
sesuai dengan kebutuhan hukum waktu 
itu. Maka kalau ada hukum yang di-
naskh itu bukan hukum yang berlaku 
abadi. Di samping itu telah disepakati 
ulama bahwa terjadinya naskh hanyalah 
pada masa Nabi Muhammad dan tidak 
terjadi naskh itu sesudah nabi wafat.40 

Para ulama pembela konsep 
naskh memandang naskh sangat 
signifikan, hal itu dapat diukur dari 
sejumlah besar karya yang ditulis 
berkaitan dengan  subjek tersebut. 
Pengetahuan yang memadai tentang 
naskh adalah merupakan hal mendasar 
untuk dapat memahami al-Qur’an 
dengan baik. Para ulama pembela 
konsep ini berpendapat, bahwa 
seseorang tidak diperkenankan 
menafsirkan al-Qur’an kecuali setelah 
mengetahui dengan baik konsep 
abrogasi. Ibn Salamah misalnya, 
sebagaimana dikutip oleh Rippin 

 
39 Lihat Ibid., 145, Quraish mengutip pendapat 
Ahmad Musthafa Al-Maraghi dalam Tafsir al-
Maraghi (Mesir: al-Halabiy, 1946), I: 187. 
40 Kamal Muchtar (et. al.), Ushul Fiqh (Jakarta: 
Dana Bhakti Wakaf, 1995), I: 188. 

menyatakan bahwa seseorang tidak 
mungkin mendalami ilmu al-Qur’an 
tanpa memiliki pengetahuan yang 
matang  tentang teori naskh.41 

Fazlur Rahman adalah seorang 
pemikir modernis yang juga termasuk 
salah seorang pendukung teori naskh. 
Dalam pandangannya, ketetapan Ilahi 
yang bertalian dengan sektor sosial 
memiliki suatu bidang moral dan suatu 
bidang legal spesifik. Bidang legal 
spesifik merupakan transaksi antara 
keabadian kalam dan situasi ekologis 
aktual Arabia abad ke-7. Aspek 
ekologis ini tentu saja dapat dikenakan 
perubahan, asalkan bidang moral atau 
prinsip-prinsip moral yang berada di 
balik ketentuan legal tetap terjaga42. 
Bagi Rahman, keabadian kandungan 
legal spesifik al-Qur’an terletak pada 
prinsip-prinsip moral atau nilai-nilai 
yang mendasarinya, bukan pada 
ketentuan-ketentuan harfiahnya. 

Masih dalam konteks nasikh-
mansukh ia memberikan penjelasan 
argumentatif dengan mengatakan: “Bila 
orang mempelajari aspek reformasi 
sosial al-Qur’an, maka akan terlihat 
karakteristik yang nyata bahwa sebelum 
memperkenalkan suatu ketetapan  atau 
perubahan sosial, terlebih dahulu 
dipersiapkan landasan yang kokoh 
baginya, barulah ketetapan itu 
diperkenalkan secara gradual. 
Contohnya walaupun pernyataan al-
Qur’an tentang riba dikeluarkan di 
Makkah, namun riba tidaklah dilarang 
secara legal hingga beberapa waktu 
kemudian  di Madinah”.43 

Sehubungan dengan prinsip 
graduasi di atas Rahman lebih lanjut 
menyatakan: “…suatu pewahyuan total 
pada satu waktu adalah mustahil 
berdasarkan kenyataan sesungguhnya 

 
41 Andrew Rippin (ed.), Approaches to the 
History of the Interpretation of The Qur’an 
(New York: Oxford University Press, 1988), h. 
124. 
42 Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan 
Modernitas: Studi atas Pemikiran Hukum 
Fazlur Rahman (Bandung: Mizan, 1989), h. 
156-157. 
43 Ibid. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

14 

bahwa al-Qur’an harus turun sebagai 
petunjuk  bagi kaum muslim dari waktu 
ke waktu selaras dengan kebutuhan 
yang timbul”. 

Jika konsep naskh sebagaimana 
diintrodusir Rahman ini dipahami lebih 
lanjut, maka nasikh-mansukh 
merupakan suatu proses penahapan 
pengiriman pesan Ilahi dengan 
penyesuaian atas realitas yang 
berkembang. Konsep seperti ini 
mengindikasikan nuansa antropologis 
al-Qur’an, bahwa terjadi dialektika 
antara al-Qur’an sebagai wahyu dengan 
kondisi objektif. Masalah ini menjadi 
tidak sederhana ketika ditarik dalam 
wacana teologis yang dianut oleh rata-
rata pendukung teori naskh. Fenomena 
naskh dalam pemikiran agama yang 
hegemonik dan dominan memunculkan 
problem yang dihindari untuk 
dibicarakan, antara lain bagaimana 
mengkompromikan antara fenomena ini 
dengan konsekuensi yang 
ditimbulkannya bahwa teks mengalami 
perubahan melalui naskh, dengan 
keyakinan  umum bahwa teks sudah ada 
sejak azali di Lauh al-Mahfuzh.44 
 
Nasikh-Mansukh dalam Perspektif 
Penolaknya 

Golongan ulama yang menolak 
adanya naskh dalam al-Qur’an berusaha 
mengkompromikan ayat-ayat yang 
terlihat bertentangan sehingga tidak 
perlu di-naskh. Kelompok penolak ini 
dipelopori oleh Abu Muslim al-
Asfahani (w. 322 H), seorang pakar 
tafsir yang termasyur dari kalangan 
Mu’tazilah. Menurutnya, di dalam al-
Qur’an tidak terdapat naskh. Mengakui 
perihal adanya naskh berarti juga 
mengakui adanya kebatilan di dalam al-
Qur’an. Asfahani mendasarkan 
argumennya pada al-Quran surat al-
Fushshilat ayat 42 yang menegaskan: 
“Yang tidak datang kepanya (al-
Qur’an) kebatilan baik dari depan 
maupun dari belakangnya, yang 

 
44 Kritik teologis seperti ini misalnya 
dikemukakan oleh Nasr Hamid Abu Zaid, lihat 
dalam Tekstualitas al-Quran, h. 141. 

diturunkan dari sisi Tuhan Yang Maha 
Bijaksana lagi Maha Terpuji.”. 

Hukum-hukum yang dibawa al-
Qur’an bersifat abadi dan berlaku 
universal. Oleh karena itu, tidak layak 
kalau di dalam al-Qur’an terdapat 
naskh. Di samping itu ayat-ayat yang 
dinyatakan saling bertentangan ternyata 
masih dapat dikompromikan dengan 
mulus dan rasional.45 Atas dasar ini, ia 
lebih suka menyebut kata naskh dengan 
istilah lain, yaitu takhshish 
(pengkhususan). 
 Namun ia mendapat tentangan 
keras dari para pendukung naskh. 
Mereka membedakan pengertian naskh 
dari pengertian takhshish. Definisi 
takhshish ialah ‘membatasi keumuman 
sesuatu hanya pada bagian-bagiannya’, 
dan pembatasan tersebut tidak benar-
benar mencabut beberapa bagian dari 
ketetapan hukum. Kata ‘keumuman’ 
adalah subjek pokok bagi setiap bagian, 
tidak membatasi bagian-bagian lainnya 
kecuali jika disertai pengkhususan. Lain 
halnya dengan naskh, ayat yang 
mansukh tetap berlaku sebagaimana 
yang dimaksud dan selamanya 
demikian. Hanya segi hukumnya yang 
berlaku menyeluruh hingga waktu 
tertentu, tidak dapat dibatalkan kecuali 
oleh ayat yang me-naskh untuk suatu 
hikmah yang diketahui Allah Swt.  

 Takhshish memerlukan adanya 
hubungan dengan kalimat sebelumnya, 
atau berikutnya, atau yang 
membarenginya. Lain halnya dengan 
naskh yang kejadiannya pasti disertai 
dalil yang lugas mengenai soal yang di-
naskh (mansukh). Selain al-Qur’an dan 
Sunnah, dalil-dalil yang melandasi 
takhshish ialah pikiran dan perasaan. 
Adapun naskh dalilnya syar’i dan hanya 
mengenai al-Qur’an dan Sunnah. 
Karenanya, hukum syar’i tidak bisa 
dibatalkan dengan dalil ‘aqli atau 
rasional.46 

 
45 Fakhr al-Din al-Razi, Mafatih al-Ghaib 
(Mesir: Mathba’at al-Khairiyyah, 1307 H), I: 
443. 
46 Subhi al-Shalih, Membahas Ilmu-ilmu Al-
Quran, h. 341-342. 



 

 

Selain mendapat tentangan dari 
beberapa ulama, Asfahani juga 
mendapat dukungan dari beberapa 
ulama. Pakar tafsir di era klasik yang 
tercatat telah mendukung pendirian Abu 
Muslim tersebut hanya Fakhr al-Din al-
Razi. Di era modern pendirian Abu 
Muslim mulai mendapat dukungan. 
Mereka yang termasuk mendukung 
pendirian Abu Muslim tersebut adalah 
Syaikh Muhammad ‘Abduh dan 
muridnya Muhammad Rasyid Ridha, 
Maulana Muhammad Ali, Abd al-
Muta’al al Jabari, Abd al-Karim al-
Khathib dan Dr. Ahmad Hijazi al-Saq.47 
Alasan mereka disandarkan pada ayat 
al-Qur’an surat al-Kahfi ayat 27 “Dan 
bacakanlah apa yang diwahyukan 
kepadamu, yaitu kitab Tuhanmu (al-
Quran). Tidak ada (seorangpun) yang 
dapat merubah kalimat-kalimat-Nya”.48 
Hanya kemudian, Muhammad ‘Abduh 
menggunakan istilah tabdil, 
penggantian, pengalihan, atau 
pemindahan ayat hukum ditempat ayat 
hukum yang lain, bukan naskh dalam 
pengertian pembatalan.49 Dalam 
pemahaman Abduh yang demikian, 
semua ayat al-Quran tetap berlaku, tidak 
ada kontradiksi. Yang ada hanya 
pergantian hukum bagi masyarakat atau 
orang tertentu, karena kondisi yang 
berbeda. Dengan demikian ayat hukum 
yang tidak berlaku lagi baginya, tetap 
dapat berlaku bagi orang-orang lain 
yang kondisinya sama dengan kondisi 
mereka semula. 

Dalam perkembangan 
selanjutnya, terdapat kecenderungan 
semakin luas dalam memberikan 
pandangan kritis terhadap doktrin 
nasikh-mansukh. Salah satu sumber 
kritik itu adalah ulama-ulama klasik 
yang menerima doktrin ini juga silang 

 
47 Athaillah, “Sifat Operatif Ayat Al-Qur’an: 
Tanggapan terhadap Teori Naskh dalam al-
Quran” dalam Al-Banjary: Jurnal Ilmiah Ilmu-
Ilmu Keislaman, Pascasarjana IAIN Antasari., 
vol. 3, no. 5, Januari-Juni 2004, h. 43. 
48 M. Rifa’i, Ushul Fiqh (Semarang: Wicaksana, 
1991), h. 154 – 155. 
49 Quraish Shihab, Membumikan al-Quran, h. 
147. 

pendapat dalam menentukan mana ayat 
yang nasikh dan mana ayat yang 
mansukh. Dalam beberapa sumber 
disebutkan bahwa terdapat 
kecenderungan di kalangan ulama 
klasik untuk menekankan jumlah ayat 
yang mansukh hingga mencapai 
bilangan yang mengerikan. Ayat 
tentang jihad misalnya, dikatakan telah 
membatalkan sekitar 113 ayat yang 
mengandung perintah untuk bersikap 
sabar, pemaaf, dan toleran, dalam 
keadaan tertekan. Al-Suyuthi kemudian 
mereduksi ratusan ayat yang dinyatakan 
mansukh menjadi hanya dua puluh ayat. 
Sedangkan Syah Waliyullah 
menguranginya hingga tersisa lima ayat. 
Melihat ayat-ayat yang mansukh ini 
kian lama kian berkurang jumlahnya 
seiring dengan jalannya sejarah, Sir 
Sayyid Ahmad Khan langsung 
menegaskan bahwa di dalam al-Qur’an 
tidak terdapat naskh.50 

Ahmad Khan menegaskan 
keyakinannya bahwa al-Qur’an 
memiliki  kebenaran yang bersifat 
universal. Ia memandang keutuhan al-
Qur’an tidak boleh terkena pengurangan 
oleh tangan manusia. Demikian juga 
tentang susunan ayat-ayat al-Qur’an 
yang otentik. Beberapa karakteristik al-
Qur’an ini memang merupakan 
keyakinan yang umumnya dipegang 
oleh kaum muslimin. Dengan demikian 
pandangan-pandangan Ahmad Khan 
tersebut memiliki kedudukan yang 
absah di antara kreteria penafsiran al-
Qur’an. Salah satu prinsip karakteristik 
al-Qur’an menurut Khan, karena 
kebenaran tidak mungkin bertolak 
belakang dengan kebenaran, tentunya  
tidak akan ada  ketidakselarasan antara 
kebenaran Tuhan, kebenaran al-Qur’an 
dan kebenaran Ilmu Pengetahuan. 

Masalah nasikh-mansukh adalah 
persoalan krusial yang dibahas oleh 
Ahmad Khan. Menurut Khan al-Qur’an 
sama sekali tidak mengenal adanya 

 
50 Taufik Adnan Amal, Syamsu Rizal 
Panggabean, Tafsir Kontekstual Al-Qur’an: 
Sebuah Kerangka Konseptual, cet. ke-3 
(Bandung: Mizan, 1992), h. 29. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

16 

nasikh-mansukh antara ayat yang satu 
dengan lainnya. Sedangkan ayat-ayat 
yang sering dirujuk sebagai pijakan  
bagi doktrin nasikh-mansukh di dalam 
al-Qur’an, menurutnya sama sekali 
tidak berkaitan dengan penghapusan 
ayat-ayat al-Qur’an.51 Dengan merujuk 
surat al-Baqarah ayat 106, Ahmad Khan 
mengajukan kesimpulan bahwa doktrin 
nasikh-mansukh hanya berkaitan 
dengan penghapusan syari’at-syari’at 
pra-Islam. 

Dalam Life of Mohammed, 
masalah nasikh-mansukh juga pernah 
dibahas secara panjang lebar oleh 
Ahmad Khan. Ia akhirnya sampai pada 
kesimpulan yang senada dengan 
pandangan yang dirumuskannya dalam 
prinsip di atas. Sementara hadits-hadis 
yang mengabsahkan  adanya nasikh-
mansukh di dalam al-Qur’an, menurut 
Ahmad Khan tidak di dukung oleh 
otoritas yang dapat dipercaya.52 Bagi 
Ahmad Khan dan para penolak teori 
naskh, daripada menganggap wahyu al-
Qur’an terdahulu  dihapus oleh wahyu 
yang sesudahnya, akan lebih baik jika 
wahyu terdahulu tetap dianggap valid 
untuk diimplementasikan dalam kondisi 
yang sama dengan kondisi saat wahyu 
tersebut diturunkan.53 

Penolakan teori naskh juga 
dikemukakan oleh Ahmad Hasan. Ia 
tidak mengakui adanya naskh dalam al-
Qur’an, sebab jika memang dalam al-
Qur’an terdapat teks-teks yang mansukh 
tentu Rasulullah akan menjelaskannya. 
Mengenai itu ia menyatakan: “Teori 
klasik naskh tak mungkin berasal dari 
Rasulullah, karena kita tidak 
menemukan informasi apapun dari 
beliau akan adanya ayat-ayat yang 

 
51 Bahasan Ahmad Khan mengenai ayat-ayat 
ini, lihat terjemahan E. Hahn, “Sir Ahmad 
Khan’s The Controversy over Abrogation (in 
the Qur’an): An Annotated Translation”, The 
Muslim World, Th. LXIV, 1974, h. 124-133. 
52 Ahmad Khan, Life of Mohammed and 
Subjects Subsidiary Thereto (Lahore: S.H. 
Mubarak Ali, 1970), h. 227-228. 
53 Farid Esack, Samudra al-Qur’an, terj. Nuril 
Hidayah (Yogyakarta: Diva Press, 2007), h. 
230. 

dibatalkan dalam al-Qur’an dengan 
pengertian ini. Seandainya suatu ayat 
telah benar-benar dibatalkan, tentu 
beliau akan menunjukkan dengan tegas 
kepada orang banyak. Karena ajaran 
al-Qur’an ditujukan bagi setiap zaman 
dan tempat, sangat sulit dipercaya 
bahwa Rasulullah telah menyerahkan 
persoalan yang demikian penting, yang 
menyangkut pemahaman al-Qur’an 
kepada kebijaksanaan orang banyak”.54 

 
KESIMPULAN 

Dalam disiplin ulum al-Qur’an, 
teori nasikh-mansukh merupakan tema 
yang paling banyak mengundang 
perdebatan sampai saat ini. Perbedaan 
pendapat dalam konsep nasikh-mansukh 
ini diawali dari perbedaan dalam 
penggunaan terminologi naskh yang 
kemudian melahirkan nuansa ikhtilaf. 
Penggunaan terminologi yang dipilih 
oleh masing-masing ulama mempunyai 
implikasi secara operatif. 

Para ulama penganut teori naskh 
cenderung memandang naskh sebagai 
al-ibthal dan al-izalah. Konsep naskh di 
sini berkaitan dengan proses graduasi 
pengiriman hukum Ilahi dengan 
penyesuaian terhadap realitas yang 
berkembang, agar tidak berat untuk 
diterima oleh masyarakat. Proses 
gradual ini tidak mungkin menghindari 
adanya naskh. Naskh akan terjadi pada 
hukum yang bersifat temporal, bukan 
hukum yang berlaku abadi. Konsep 
seperti ini mengindikasikan nuansa 
antropologis al-Qur’an, bahwa terjadi 
dialektika antara al-Qur’an sebagai 
wahyu dengan kondisi objektif. 

Para penentang teori naskh 
menekankan pada perspektif doktrin 
kebenaran dan keabadian al-Qur’an. 
Mereka menolak konsep naskh dan 
memandang keutuhan al-Qur’an tidak 
boleh terkena pengurangan oleh tangan 
manusia. Bagi penentang teori naskh, 
naskh terjadi akibat kegagalan 
mengkompromikan ayat-ayat al-Qur’an 

 
54 Ahmad Hasan, Pintu Ijtihad Sebelum 
Tertutup, terj. A. Garnadi  (Bandung: Pustaka, 
1994), h. 61. 



 

 

yang sepintas bertentangan. Bagi 
mereka, yang bertentangan sebenarnya 
adalah fiqh dan al-Qur’an, bukan antara 
ayat al-Qur’an yang satu dengan  
lainnya. Bagi para penolak teori naskh, 
daripada menganggap wahyu al-Qur’an 
terdahulu  dihapus oleh wahyu yang 
sesudahnya, akan lebih baik jika wahyu 
terdahulu tetap dianggap valid untuk 
diimplementasikan dalam kondisi yang 
sama dengan kondisi saat wahyu 
tersebut diturunkan. Yang ditolak oleh 
kelompok penentang teori naskh adalah 
naskh dalam pengertian ibthal, bukan 
naskh dalam pengertian tabdil. Bagi 
mereka, semua ayat al-Qur’an tetap 
berlaku, tidak ada kontradiksi, yang ada 
hanya pergantian hukum bagi 
masyarakat atau orang tertentu, karena 
kondisi yang berbeda. Dengan demikian 
ayat hukum yang tidak berlaku lagi 
baginya, tetap dapat berlaku bagi orang-
orang lain yang kondisinya sama 
dengan kondisi mereka semula. Wa-
Allahu a’lam bi al-Shawab. 

 
BIBLIOGRAFI 
Abu Zaid, Nasr Hamid, Tekstualitas Al-

Qur’an: Kritik terhadap Ulumul 
Qur’an, terj. Khoiron 
Nahdliyyin, cet. ke-4, 
Yogyakarta: LkiS Pelangi 
Aksara, 2005. 

Amal, Taufik Adnan, Islam dan 
Tantangan Modernitas: Studi 
atas Pemikiran Hukum Fazlur 
Rahman, Bandung: Mizan, 
1989. 

________________, Syamsu Rizal 
Panggabean, Tafsir Kontekstual 
Al-Qur’an: Sebuah Kerangka 
Konseptual, cet. ke-3, Bandung: 
Mizan, 1992. 

Athaillah, “Sifat Operatif Ayat Al-
Qur’an: Tanggapan terhadap 
Teori Naskh dalam al-Quran” 
dalam Al-Banjary: Jurnal Ilmiah 
Ilmu-Ilmu Keislaman, 
Pascasarjana IAIN Antasari, vol. 
3. no. 5, 2004. 

Baidan, Nasruddin, Wawasan Baru 
Ilmu Tafsir, cet. ke-2, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
2011. 

Bukhari al, Muhammad ibn Ismail, 
Shahih Bukhari, Beirut: Dar al-
Kitab al-‘Alamah, 1992. 

Esack, Farid, Samudra al-Qur’an, terj. 
Nuril Hidayah, Yogyakarta: 
Diva Press, 2007.  

Hahn, E., “Sir Ahmad Khan’s The 
Controversy over Abrogation (in 
the Qur’an): An Annotated 
Translation”, The Muslim World, 
Th. LXIV, 1974. 

Haroen, Nasrun, Ushul Fiqh, cet. ke-2, 
Jakarta: Logos Wacana Imu, 
1997. 

Hasan, Ahmad, Pintu Ijtihad Sebelum 
Tertutup, terj. A. Garnadi, 
Bandung: Pustaka, 1994. 

Ibn Katsir, Ismail, Tafsri al-Qur’an al-
Azhim, Beirut: Maktabah al-Nur 
al-'Ilmiyyah, 1992. 

Ichwan, Nor, Membahas Bahasa Al-
Qur’an, cet. ke-1, Semarang: 
Pustaka Pelajar, 2002. 

Izzan, Ahmad, Ulumul Qur’an: Telaah 
Tekstualitas dan Kontekstualitas 
al-Quran, Bandung: Tafakur, 
2009. 

Khan, Ahmad,  Life of Mohammed and 
Subjects Subsidiary Thereto, 
Lahore: S.H. Mubarak Ali, 
1970. 

Muchtar, Kamal (et. al.), Ushul Fiqh, 
Jakarta: Dana Bhakti Wakaf, 
1995. 

Muslim al, Abu al-Husain, Shahih 
Muslim, Beirut: Dar al-Ma’rifat, 
1995. 

Qaththan al, Manna’ Khalil, Studi Ilmu-
Ilmu Al-Qur’an, terj. Mudzakir 
AS, cet. ke-2, Jakarta: Pustaka 
Litera AntarNusa, 1994. 

Razi al, Fakhr al-Razi, Mafatih al-
Ghaib, Mesir: Mathba’at al-
Khairiyyah, 1989. 

Rifa’i, M., Ushul Fiqh, Semarang: 
Wicaksana, 1991. 

Rippin, Andrew (ed.), Approaches to 
the History of the Interpretation 
of The Qur’an, New York: 
Oxford University Press, 1988. 



Vol. 01, No. 01, 0000-0000, 2025 

18 

Shalih al, Subhi, Membahas Ilmu-ilmu 
Al-Qur’an, terj. Tim Pustaka 
Firdaus, cet. ke-8, Jakarta: 
Pustaka Firdaus, 2001. 

Shihab, Quraish, Membumikan Al-
Qur’an: Fungsi Dan Peran 
Wahyu Dalam Kehidupan 
Masyarakat, cet. ke-19, 
Bandung: Mizan, 1999. 

______________, Tafsir al-Mishbah: 
Pesan Kesan dan Keserasian al-
Qur’an, Jakarta: Lentera Hati, 
2001. 

Suyuthi al, Jalaluddin, al-Itqan fi Ulum 
al-Qur’an, Beirut: Dar al-Fikr, 
t.th. 

Syarifuddin, Amir, Ushul Fiqh I, cet. 
ke-I, Jakarta: Logos Wacana 
Ilmu, 1997. 

Thabathaba’i, Muhammad Husein,  al-
Mizan fi Tafsir al-Qur’an, 
Beirut: Mu'assasah al-A’lam li 
al-Mathbu’ah, 1991. 

__________________________, 
Mengungkap Rahasia al-
Qur’an, Bandung: Mizan, 1993. 

Zarqany al, Muhammad ‘Abd al-
‘Azhim, Manahil al-'Irfan fi 
'Ulum al-Qur’an, Kairo: Isa al-
Bab al-Halabi wa Syurakauh, 
t.th. 

 

 
 


